

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

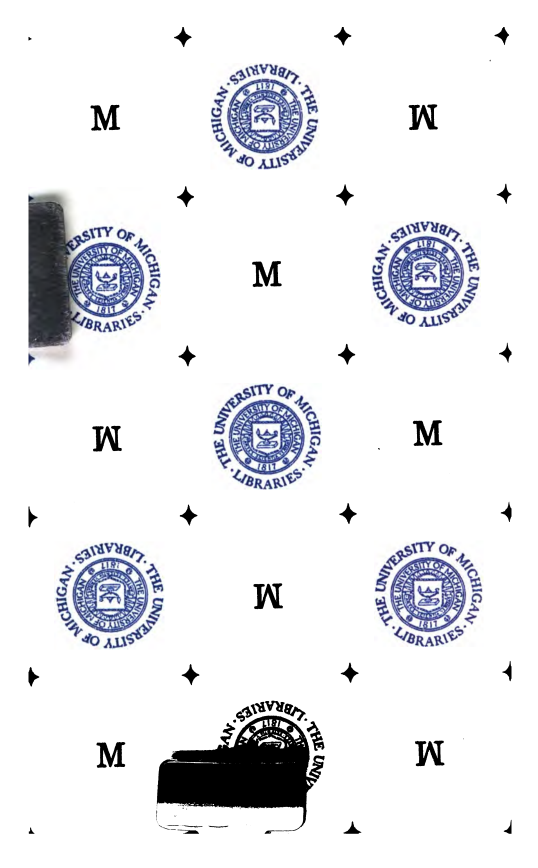
We also ask that you:

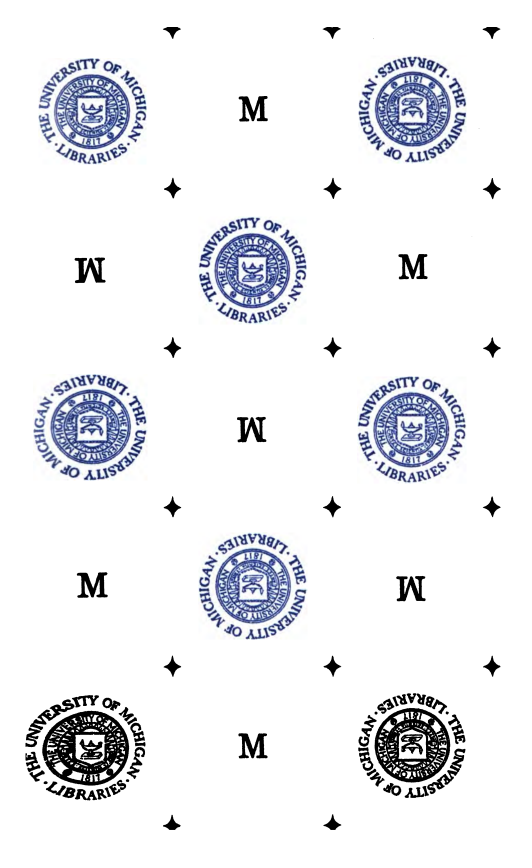
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/













marek, Antonin

# ANTONÍNA MARKA,

BISKUPSKÉHO VIKÁŘE, DĚKANA I FARÁŘE W LIBUNI, AUDA ČESKÉHO NÁRODNÍHO MUSEUM a t. d.

# ZÁKLADNÍ FILOSOFIE. LOGIKA. METAFYSIKA.

NÁKLADEM ČESKÉHO MUSEUM.

W PRAZE

W KOMMISSI II KRONRERGRA I ŘÍWNÁČE.

1 8 4 4.

The second second section is a second second

ing and the second of the seco

And The Control of th

Tiskem Jaroslawa Pospišila.

# Jeho Excellenci

Urozenému Pánu Panu

# JANU LEKSOWI,

# SWOBODNÉMU PÁNU Z AEHRENTHALU,

Nejwyššímu Sudímu Dworskému, Kommanderu cís. Řádu Leopoldowa, skutečnému tajnému c. k. Radowi, a jubilowanému Vicepresidentu při nejwyším c. k. českém appellačním saudu, Wýboru w jednotě pomologické w Čechách, a skutečnému Členu c. k. hospodářské společnosti w Čechách, Členu jednoty pro hudební a krásné umění, čestnému Členu ústawu pro hluchoněmé, sakládajícímu Členu jednoty k probuzení promyslu w Čechách, dopisujícímu Členu hospodářské společnosti w Štyrsku, řádnému Členu hospodářské jednoty Badenské, Podporowateli spořitelnice české, okresnímu Direktoru ústawu Swato-Štěpánského pro chudé etc., Pánu na Hrubé Skále, Doksanech a Malém Březně etc. etc.,

Swému Milostiwému Patronu

s hlubokan ústan a dzahowáżením

wřnuje

Spisowatel.

BD 36 ,1132

## Brown & Commence of the

the state of the state of the state of

General hibrary kubon + Sagner. 0975128-172 3-14-73

# Předmluwa.

Jest tomu čtyrmecítma let, co logika česká poprwé na poli slowesnosti domácí se zjewila. doby rostení a rozwíjení téže slowesnosti pozorowal, příti nebude, že spis ten, jakožto newyhnutelně potřebná ke wšem wědám i umám proprawa, wýborně ji poslaužil, a w žiwotě jejím znamenitau epochu učinil. Poněwadž ale logika, ačkoli o sobě stojíci, wždy toliko částku wěd filosofských stanowí, bez nichž dokonalého wzrûstu a rozwoje úplného weškeré literatury očekáwati nelze: sbor musejní pro wědecké wzdělání literatury a jazyka českého nemohl jinak, než k celé saustawě libomudrctwí, a předewším k metafysice, jakožto ku wědě wšech wěd, zřetel a péči swau obrátiti. kohožby wšak w té wěci jistější pomoci se nadítí mohl, jako od prwního logiky české důstojného půwoda, kterýž tu nesnadnau práci z pauhé lásky k wlasti a přirozenému jazyku, beze wší kterakkoli nazwané odměny, podstaupil a šťastně wywedl; za čež jemu každý wlasti a wědy milowný Čech srdečných díků wzdáwati neopomine.

Bylo s pomyšleni, jaké saustawy se přidržeti tu dobu, an tolikeré z nich wedlé sebe a proti sobě w ne-rozhodnuté při a kolbě stojí; mimo to i jiné neodstranitelné překážky swobodnému w tom pokračowání zbranowaly. Že pak na ten čas nám ne tak na saustawě umění mudrckého, jako raději na tom záležeti se widě-

lo, abychom i o wěcech prostowědných po česku howořiti a psáti uměli, to jest, abychom české názwoslowí pro metafysiku, pokud možno, ustanowené měli: wywolen jest k dosažení toho cíle spis nejnowějších sice saustaw a zporůw filosofských nedotýkající, přece wšak dosti ponětí a slow z okresu metafysiky poskytující a srozumitelností wýtečný, mimo to w našich zemích již jako zdomácnělý, a ten jest: Wilhelm Traugett Krugs System der theoretischen Philosophie. Wien 1818. Z toho tento náš přitomný spis dílem slowně přeložen, nejwice ale swobodně wytažen a stručně zdělán jest. Některé částky, u p. o nesmrtelnosti duše, přičiněny isau z knihy: Anfangsgründe der Metaphysik von Dr. Jos. N. Jäger. Wien 1842, logika pak z prwního wydání, nejwíce dle Kiesewettra složená, s přídawky některými tuto poznowu přičiněna.

Stardno i o to, aby uwedené tu názwy wědecké mezi sebau a s jinými posawádními we wědeckém slohu zkauškámi w odpor newešly, nébrž srownáwaly se; čehož ale dosažení má zwláštní obtižnosti. Jestliže tedy kde jaká neshoda, tu nechí čas wyrowná, a ta slowa uwede, která nejpřiměřenější k wěci zdátí se budau.

Registřík zde jakož i k páně Hynowě Dušeslowi p. prof. Jos. Chmela přičinil.

W Praze 22. srpna 1844.

Jos. Jungmann,

 t. è. sekretar sboru musejniho pro wědecké wzdělní literatury a jazyka českého.

# 0 b s a h.

.

• • • • • •

. . .

:

| Základní filosofie. Dil prwni                     |     | Str. |
|---------------------------------------------------|-----|------|
| Úwod                                              | •   | 3    |
| Prwotinná filosofie.                              |     |      |
| A. Částka záhadná                                 | •   | 4    |
| Prwouka stanowná.                                 | •   | ·    |
|                                                   |     |      |
| A. O wrchnich zásadách zwědů filosofických        | :   | 8    |
| B. O konečné hranici filosofie                    | •   | 12   |
| C. O prwotinné době činnosti w člowěku            | •   | 16   |
| D. O nejwyšším a posledním cíli činnosti člowěcké | • . | 25   |
| Základní filosofie. Díl druhý.                    |     |      |
| Náwodstwi.                                        |     | •    |
| Úwod                                              | •   | 29   |
| O cwičném náwodstwi.                              |     |      |
| 1. O rozličném sa prawdu dršení a přeswěděcní .   |     | 29   |
| 2. O náwodech rosumowání                          |     | 37   |
| O stawebném náwodstwí.                            |     |      |
| A. O pojmu filosofie . ,                          |     | 40   |
| B. O částkách filosofie                           | •   | 41   |
|                                                   |     |      |

| Skumná filosofie. Dil prwni.                                                                                            | Str. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Significant interest of privile.                                                                                        |      |
| Skumná dobná filosofie čili Logika neb Myslowěda.                                                                       |      |
| Úwod                                                                                                                    | 45   |
| I. Pauhá wšeobecná myslowěda čili Rosbornictwo.                                                                         |      |
| A. O presotissé uce                                                                                                     | 51   |
| I. Hlawa. O wšeobecných zákonech umu wůbec<br>II. Hlawa. O wšeobecných zákonech umu zwláště.                            | 54   |
| a) O ponětích či pojmech a wanikání jejich                                                                              | 60   |
| b) O úsudcích                                                                                                           | 84   |
| c) O rozsudcích                                                                                                         | 104  |
| B. Náwodstwo · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                      | 125  |
| II. Upotřebená wšeobecná myslowěda čili Rozumowanoo                                                                     | 141  |
| <ol> <li>Hlawa. O zamezenosti člowěčího poznání dle obšir-<br/>nosti a důležitosti, a kterak by ji w té při-</li> </ol> |      |
| čině wyhowěti se dalo  II. Hlawa. O samezenosti člowěčího poznání dle sře-                                              | 142  |
| telnosti, a jak takowéto wadě wyhowati III. Hlawa. O zamezenosti člowěčího poznání z ohledu                             | 161  |
| prawdy, a jak tento nedostatek naprawiti:                                                                               | 166  |
| IV. Hlawa. O obmezenosti lidského poznání z ohledu                                                                      |      |
| jistotnosti, a kterak nedostatku tomu wyho-                                                                             |      |
| wěti                                                                                                                    | 177  |
|                                                                                                                         |      |
| Skumná filosofie. Dil druhý.                                                                                            |      |
|                                                                                                                         |      |
| Skumná matiznowá filosofie čili Metafysika neb Pro-<br>stowěda,                                                         | .•   |
|                                                                                                                         |      |
| Uwod                                                                                                                    | ,191 |
| I. Pauhé poznanstwi neb Bytosłowi.                                                                                      |      |
| A. O poznání wůbec                                                                                                      | 195  |
| B. O rozličném okresu poznáwawosti I. Hlawa. Rozbor smyslnosti                                                          | .198 |
| I. Hlawa. Rozbor smyslnosti                                                                                             |      |
| u. Hlawa. Rozbor myslnosti                                                                                              | 201  |
| III. Hlawa. Rozbor rozumuosti                                                                                           | 225  |

| \ \                                                                                                  | XI       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                                      | Str      |
| Upotřebená nauka o poznáwání                                                                         | 227      |
| A. Metafysika smyslné přírody čili Prostowěda n<br>I. Hlawa. Metafysická hylologie čili prostowědné  |          |
| toslowi                                                                                              |          |
| II. Hlawa. Metafysická organologie čili prosto                                                       | wědné    |
| strojeslowi                                                                                          | 241      |
| III. Hlawa. Metafysická teleologie čili prostowědn                                                   | é úče    |
| loslowi                                                                                              | 245      |
| B. Metafysika přírody nadamyslaé čili Prostowěda<br>I. Hlawa. Metafysická psychologie čili prostowěd | né du∸ · |
| šeslowi                                                                                              | 248      |
| II. Hlawa. Metafysická kosmologie čili prostowědn                                                    | e swě-   |
| toslowi                                                                                              | 264      |
| III. Hlawa. Metafysická tlieblogie čili pauhorozumo                                                  |          |
| hoslowi                                                                                              | 274      |
| a) Prabytost božská                                                                                  |          |
| α) Bûh εο duch                                                                                       | 292      |
| β) Co duch neskenčený                                                                                |          |
| b) Bůh w poměru k swětu                                                                              |          |
|                                                                                                      | ₽.40     |
|                                                                                                      |          |

**;** 

*t* :

II.

#### O D T A W Y

```
Str. 21 řádek 9 zdola místo smyslowost čti smyslnost
                                             leda
    22
              2 swrchu
                            ledwa
    23
             8 zdola
                                             natikati
                             neříkatí ·
    80
             3 zdola
                            předmětných -
                                            podmětných
                                            přemýšlíme
    45
             3
                            přemýslime -
    56
                                             dostatečného důwodu
            15 swrchu
                            dostatečného -
    66
             9 zdola
                            wsażiwosti
                                             wsażitosti
    93
             1 swrchu
                                            prostė (einfach)
                            jedinaké
    95
             2 sdola
                                            podpowedne
                            odpo<del>wědn</del>é
  104
            17 swrchu
                                            Skrze přezwědy.
                            Přewědy.
  112
             2 sdola
                            a A
                                            , ale ne A
                            podmětů
- 119
            19
                                            podmětu
- 128
             3
                            prostraný
                                            prostranný
  132
             9 swrchu
                         - neoddolatelný
                                            neodolatelný
- 161
             6
                         - přiwtělníme
                                            přiwtělujme
  202
             1
                           discurrere
                                            discutere
            14
                         – o kteréž
                                            u kteréž
  203
             9 zdola
                                            podpowědně
                         - podpowědné -
  234
             5 swrchu
                         - compressiva
                                           contractiva
- 281
            17 sdola
                         - náhodno ;
                                           náhodno,
            16
                         – uči,
                                           učí ;
           Wšudy místo neskončený čti neskončený
                          zhledati
                                      - shledati
                          zeznati
                                       - sesnati
                          oddolati
                                       - odolatí
                         zwrchowaný - swrchowaný.
```

# Základni Filosofie.

Dil prwni.



# Úwod.

#### S. 1.

Chtě rozumowati činím se newěda, jelikež wědění teprwa w sobě způsobiti hodlám.

Filosofie\*) jakožto wěda k wědění zření měj a nad ostatní wědy se powyšiwši skaumej důwod wšelikého zwědění; a protož sluši, aby počala netak pochybowáním (skepsis) jako spíše bezwědností (agnosia).

#### §. 2.

Čině se newěda na počátku swého rozumowání, wědomost jakausi zastihují w sobě, jinak by nelze bylo pokusiti se o to, abych jaké wědění zplodil w sobě. Nežotázka: Kterak možno učiniti se newěda?

#### S. 3.

Možno takto: Wědění swého totiž pozatajím w sobě (suspendo), powažuje je jakožto prawdu nedokonané jistoty. – Swé wědění položím jakožto wědění nejisté, snaže se dostopowati wědění wyššího a jistého.

#### **§. 4.**

Wědění nejisté sluj záhadné (problematicus), a jisté nazwáno huď stanowné (apodicticus). — Wolímeli totiž z

<sup>\*)</sup> Doslowné zčeštění filosofie — bude libomudrctwí; co do smyslu byloby důslednější mudrolibectwí; staří wšak předkowé našř filosofii zkrátka mudrctwím, a filosofa mudrcem jmenowali.

wèdění nejistého k jistému překročiti, tehdy dlužno si předložiti záhadné wědění, aby se úlohy poznaly, které rozprawiti čili rozřešiti (solvere) wěda hodlá, pak wyhledati postředky k této rozprawě, ježto k stanownému wědění napomáhají. — Odtud powstáwá částka záhadnú a částka stanowná w nauce prwotinné.

# Prwotinná filosofie.

# A. Částka záhadná.

# §. 5.

Dwojího jsem sobě powědom, totiž rozeznáwaje sebe, a ostatní wèci kromě sebe. Čině rozdíl mezi nimi nazýwám jedno člowèk, druhé swět, a rozdílem tímto předstawují sobě obé. Sebe pokládám býti předstawujícím, a což kromě sebe widím, pokládám býti předstaweným.

#### **§.** 6.

Ale i w sobě rozeznáwám cosi wnitřního zowa to duchem neb duší, a cosi wněšného zowa to tělem, a maje to za wněšnost ke mně nepostředně přináležející, podlé kteréž s ostatní wněšností do mne nepřináležející w spolecenstwí stojím.

#### S. 7.

Rozeznáwám též wšeliké činnosti na sobě. Jedny potahuji k swému wnitřku, druhé ke swé wněšnosti. Protož sobě přičítám wšeliké moci a schopnosti, powažuje je za prameny oněch činností.

## **S.** 8.

We swětě rozeznáwám dále wšeliké wěci, nalézaje mezi nimi jedny, wedlé swé ústrojnosti, samohybnosti a rozumných skutků jednorodé býti se mnau, druhé zúplna rozličné ode mne. Úhrnek wšech wěcí jmenuji také pří-

rodau (natura), powažuje sebe za částku přírody, neb za člena k wěcem patřícího.

#### S. 9,

Rozeznáwám bytí i nebytí, a přiwlastňují sobě a wěcem kromě sebe bytí neboli byt (jsaucnost).

#### S. 10.

Uwedomiw se o tom, což jest, zpatřuji to, že jest buď rozsáhle, anebo za sebau sledující. Cokoli tedy zhledáwám, měřím prostorau na díle, poněwadž to widím w pospolstwu (nebeneinander), na díle pak i časem, wida to w posledstwu (nacheinander).

#### S. 11.

Rozeznáwám w rozličných předmětech we prostoře a času naskytlých stálost a trwalost od jinačiwosti a míjeliwosti, hledaje důwod wšelikého bytu a děje w něčem jiném, což jako příčinu powažuji.

#### S. 12.

Rozeznáwám w bytu i ději skutečnost od toho, což pauze možno jest, a mnohau skutečnost prawím býti náhodnau, a jinau opět potřebnau či nutnau.

#### S. 13.

Rozeznáwám i to, což trpím, totiž strast, od toho což konám, od swého činu; též to, čehož jinak učiniti nelze, od toho což činiti mám; — to k čemu přírodně lnu, od toho k čemuž powinnost i swědomí mne zawazuje; — též i to, čemuž se sam podwoluji; — to což sám kdesi a druhdy wykonal jsem, od toho, což jsem wykonati mohl, kdybych byl chtěl.

#### S. 14.

Ukládámť si tedy z jedné strany záwazky nebo powinnosti, a z druhé si přiwlastňuji jakausi libowolnost a swobodu, rozlíčiw od toho nutiwost přírody.

#### S. 15.

Rozeznáwám tedy dwojí pořádek a prawidelnost, jednu připisuje wěcem přirozeným, kteréž jistými zákony řízeny widím, druhau wztahuje k tomu, což sám neb jiní lidé konají neb opomíjejí.

#### S. 16.

Rozeznáwám dále to, což swými smysly (názorně a citně) ponímám, od toho, co toliko si myslím, ale z toho co jsem pojal, dosuzuji se něčeho onakého, čehož jsem nepřezwěděl, nébrž k přezwěděnému toliko nadeslal.

# S. 17.

Rozeznáwám i také to, co přezweděno býti může, od toho, což smyslůw se nikterak nedojme; — cosi hořejšího, nade smyslnost wywýšeného, za pomezím konečnosti a míjeliwosti stojícího.

#### S. 18.

Rozeznáwám wšelikterak prawdu od křiwdy, slast ode strasti, zisk ode škody, krásu od hyzdy, práwo od bezprawi, dobro ode zla, dokonalost od nedokonalosti, kochaje se w jednom a mrze se nad druhým.

#### S. 19.

Na čem se mnedle zakládá wšeliká ta rozličnost? — Jestli wše takowé, jaké si předstawuji, čili nic? — Stáwáli mne — a čeho kromě mne skutečně? — čili jest wše toliko jalowá šalba, wymyšlenost a mámení? — Jsa, k čemu pak jsem? — k čemu jest ostatní, co přezwídám? jestli i ono? — Nemáli wšeliké moje bytí, předzwídání i konání nižádného cíle? — a mámli do sebe cíl ustanowený, ku kterémuž se směřowati zawazuji? jaký jest tento cíl? — Takowauto cestu klestí sobě mudřec, chtě dojíti k wýsluní swých otázek, swého bádání, neb aspoň k tomu místu, na němž by se wyjewilo: Zde jest twojích zwědůw hráze: dále jíti tobě nelze! —

# B. Částka stanowná.

#### S. 20.

Abychom se w důležitých swých záhadách dočinili prawého a jistého přeswědčení, třeba bude zjednati tyto záhady, t. j. zahrnauti je w několiko hlawních otázek, kteréž by swým rozhodnutím postačily wšem ostatním.

#### S. 21.

Tyto otázky jsau: 1) Odkud wyjdu bádaje, a na čem žádané poznání založím?

- 2) Kam až dorazím w bádání swém, a kde si wytknu metu swému skaumání?
- 3) Kolikerá jest moje činnost a kolikerý způsob mého jednání?
- 4) K čemu se wztahuje wšechna moje činnost, a k čemu má býti konečně naměřena?

## §. 22.

- 1) Wyšetřím tedy nejprwé wrchní zásady filosofického poznáwání;
  - 2) pak wysadím konečnau přestáwku wšeho poznáwání;
  - 3) potom prwotinnau dobu (formu) wší swé činnosti;
  - 4) posléze wytknu nejwyšší a poslední cíl její.

Stanowná částka prwotinné filosofie rozpadá se na čtwero hlaw, a coby w nich umístěno býti nemohlo, náleží do náwodstwí základního, anebo w druhé nauky základní filosofie.

# Prwouka stanowná.

#### A. O wrchnich zásadách zwědů filosofických.

#### S. 23.

Wrchní zásady (prasady) zwědů filosofických nazýwají se sady nepostředně samy sebau pojištěné, a tudy poslední pramenowé wší filosofické platnosti w té stránce, we které se co klade za prawdu. Bez takowých zásad nepostačowalo by oprawdowati jednoho druhým, kdyžby každé druhé opět w třetím swůj základ postihowalo.

#### §. 24.

Než skutečněli se nalézají takowé prasady, totiž zásady poslední neodkazné platnosti? čili to přirozenost mého poznání sebau nese, že hledání jich wede cestau w nekonečnost, na níž se ani nejnižšího ani nejwyššího nalézti nedá?

# S. 25.

K těm, kteří možnost wrchních zásad zamítají, nedá se ostrým důkazem přikročiti síce, dokud jich ke skutečné zásadě odkázati nelze; než oni také práwě z té samé příčiny neosmělí se dokazowati opaku swého, jinak by museli totiž k ruce swé míti, čemu jsaucnosti popíraji.

### S. 26.

Nic méně cítím potřebnost, abych takowé zásady wyhledáwal; a abych je nalézti mohl, musím je jakožto možné připustiti, a tudy se promění sada: »stáwá zajisté zásad we zwědech filosofických" w pauhý požádawek mého rozumu. Jak mile se ty zásady wynaleznau, obrátí se požádawek w děj, a pak není boje wíce proti požádawku, nébrž proti dějině.

#### S. 27.

Kde budu hledati wrchní zásady? Kde jinde nežli w sobě; neboť mají tyto zásady za pramen mé zwědy, kteréž, byť i se týkaly wněšnosti, jednak we mně se zplozují. Kromě toho mají to býti zásady filosofického poznání: wšak i toho musím pramen w sobě stíhati, a nic kromě sebe, čili we wěcech wněšných. Jich tedy odwětiw se, k wnitřku swému zahnu (reflecto), abych sám sebe přede wším wyzpytowal. — Sebe samého si wytknu (fixo) za předmět hlawní hledaného poznání, poněwadž, bych i kromě sebe něčeho poznatí hleděl, o tom jediné w sobě bych dowědowal se.

#### S. 28.

Hledám wůbec zásadu, jakožto prwní půwod wšeho poznání, a tu zásadu jmenujeme zásadu wěcnau (principium essendi), abych ji rozeznal od zásad, z kterých se powodí platnost wšelikých zwědů filosofických, a tyto zásady slují zásady widné či idejní (principia cognoscendi), poněwadž jsau to předstawy nebo pomyslowé jiným opět sadám za skumadlo slaužící.

#### S. 29.

Widné zásady dělí se od zásady wěcné, kteráž by i zřídlem poznatků slauti mohla tím, že jsau jako zplozenky zřídla toho. Následkem toho bude: že jedna tatáže zásada nemůže wěcna a widna býti pojednau, a že w tom ohledu filosofie se zásadami nejedněmi činiti má.

#### S. 30.

Wěcnau zásadau jsem já sám, w powšechnějším smyslu rozumující podmět. Ustanowuji se jím, protože rozumují, a to beze wšeho jiného osprawednění. Já jakožto zwědající powažuji sebe z włastního plnomocenstwí co wicnau zásadu wyzwedů wůbec, a jakožto zwědatel rozumující co wěcnau zásadu rozumujícího zwídání, při kterémž sebe samého za předmět swého zwídání sázeje plnopráwně říci smím: Člowěk činící sebe samého předmětem

zwědu, jest wěcnau (realis) zásadau zwědu rozumujícímu. — Ačkoli rozumující podmět sebe si činí předmětem, nedá se říci, že kromě něho žádného jiného předmětu není, anebo že k nabytí zwědu jiných předmětů se nepotřebowalo.

#### S. 31.

Než třeba také se ohlédnauti k zásadám widným (idealis), rozdílným od zásady wěcné. Od zásad widných očekáwáme, aby nám wykázaly 1) matiznu neb obsah wědy filosofické utwořitelné, pak 2) aby dobu (formu) té wědy wyměřily; protož budau dwojího způsobu, jedny totiž, kteréby wědění filosofické ustanowily (constituo), a druhé, kteréby je zpořádaly.

#### S. 32.

Zásady matiznowé dlužno hledati na bezpečném dně naší swědomosti, a wšímati si toho, čím se ona zaměstnáwá, jakým předmětem se zanáší, aby bádající rozum w jednotliwém oswědomění k znakům společným prohlédl, a odwětiw se wšeho zwláštního, sobě utwořil základní prawidlo k sadám ostatním. — Jednotliwá oswědomění načitě jsau rozličná, u p. oswědomění se děje w tom, když zpatřují obraz – když cítím tu neb onu bolest – když myslim ten neb onen pomysl, - když wolim ten neb onen cíl - když wykonáwám to neb ono předsewzetí. Z jednotliwých těchto oswědomění sebere rozum, co w nich nalezl společného, a utwoří sobě wšeplatnau matiznowau zásadu, a sice předewším tuto: že jest w každém oswědomění jakási činnost. Slowem, sada platí: » Jsem činný.« — W sadě: » Jsem« zawírají se sady: zírám, cítím, myslím a t. d. Jest totiž tolik, jakobych řekl: Jsem činný, mysle, cítě, zíraje a t. d. Důkazu o tom netřeba! ani pro osobliwau sadu: »zírám«; aniž pro powšechnau: »jsem činný. Odwětiw se jednotliwého osobliwého a pohlédna k powšechnému, nabýwám oswědomění powšechného.

## §. 33.

K těmto matiznowým zásadám opět přihlédati (reflecto) dlužno, abychom zákonnau potažitost mezi nimi wysetřili a w rozmanitosti filosofických zwědů jakausi sjednocenost wystopowali. A z této druhé přemítky powstanau zásady druhořade (principia secundi ordinis) aneb zásady odnožené (derivata), a pak se může říci: že zákonowé mojí činnosti, bywše w pojem sňati a slowy wyjádřeni, jsau dobné zásady zwědů filosofických.

#### S. 34.

Pokračowaw dále chci wyšetřiti shodu wšechněch swých činností, pročež libowolně powyším průpowěd na důstojnost wrchní dobné zásady filosofickým zwědům, řka: Dokonalá (absolutus) shoda wšech činností w podmětu jest swrchowaný cíl rozumowání; anebo kratčeji: Hledám dokonalau shodu we wší swé činnosti.

Swrchowaná dobná zásada jest owšem twořena a nikoli dána, jelikož samowolně si obírám cíl swého rozumowání. Ona má slaužiti za sworu w budowě filosofické,
tak jako wrchní matiznowá zásada se powažuje za její
podstawu (basis). Wšecky ostatní sady a nálezy jsau jako
stawiwo potřebné k nějaké budowě. Wěcná zásada může
se wážiti co stawitel sám. Než jako stawitel se nedá za
sworu w klenutí anebo za úhelník w základě užíwati, tak
také nemůže tatáž zásada býti zaroweň wěcnau a widolátečnau nebo widodobnau. — Mohlyby se wšak tyto
sady w jednu průpowěd sjednotiti a asi takto wyjádřiti:

A. Já (zásada wěcná)

В.

jsem činný,

C.

a hledám dokonalau shodu wši swé činnosti. (wrchní dobná zásada).

(wrchni zásada matiznowá).

Wrchní widne zásady.

#### B. O konečné hranici filosofie.

# S. 35.

Poněwadž swědomost nic jiného není, nežli snětí (synthesis) wědu a bytu w podmětě: tedy každé osobliwé oswědomění nebude nic jiného nežli oswědomění určité, totiž potažení k určitosti, o které se wí; u p. udeření hromu, které slyším, a tudy jeho swědom jsem.

#### S. 36.

Nebyloby možno, aby se určitá swědomost nepřetržitě střídala, kdyby byt a wèd nebyl půwodně (a priori) slaučen, a tať jest newyhnutelná wýminka wší swědomosti (conditio sine qua non). Toto půwodní oswědomění (factum a priori) děje se w určité hodině, a každau určitau swědomost jako předchází. Protož nazweme toto snětí nedostihlé (transcendentalis) dle rozdílu od onoho určitého snětí bytu a wědu, kteréž toliko zkusitelné (empiricus) jest.

#### S. 37.

Toto půwodní snětí jest jakásí praswědomost, kteráž jinostranně odnožena a wyjasněna byti nemůže, a protož sluje konečnau neb poslední hranicí wšeho rozumowaní, nesauc známku nepochopitelnosti a nedostižitelnosti na sobě, zbraňující dalším krokům filosofické přemyslnosti. Wšeliké rozumowání potkáwá se stauto nepochopitelností, jelikož wyswětlowání tak jako pochopowání nemůže nekonečně se prowozowati, maje swé končiny a swé meze. Co nás nedojalo, nemůže se zjewiti jakožto skutečnost, a za ohradau swědomosti nemůže se nám projewiti swědomost.

#### **§.** 38.

Moje wědění může se wztahowati na mne samého, anebo na něcó kromě mne; kladu tedy podmět (úsobu, jástwí) a pak předmět (wýsobu), totiž wěc kromě mne bytnau, a nyní se táži: O jakém práwu smím obému přičítati wienost?

#### **§.** 39.

Nazwemeli wšelikau bytost weci (res), a wědomost swau o ní widau (idea), tehdy se můžeme i takto otázati: »W jakém poměru stojí wěc a wida wespolek?« A tu se wyskytne dwojí odpowěd:

- 1) Buď jedno druhým se sází, a tudy jedno z druhého bude wywoditelno;
- 2) Aneb stojí jedno i druhé prwotně o sobě, jsauc toliko jedno k druhu připojeno, a tudy newywoditelno.

#### **§.** 40.

Chopímeli se prwní odpowědi, narazíme opět na dwě případnosti. Mohuť totiž

- 1) Wěci přiřknauti prwost (prius) a widě slednost (posterius); z čehož powstáwá we filosofii saustawa, ježto wěcenstwím či wěcokladstwím (realismus) slowe. Mohuť ale
- 2) Widě přiřknauti prwost (prius), a wěcnosti sledowání odwozuje tuto od oné, z čehož powstane saustawa, ježto nese jméno widenstwí či widokladstwí (idealismus). Z obau těchto případností která bude platnější?

#### S. 41.

Přiřknuli wěcem prwopočátečnost, a wywyšímli je nad widu, tehdy bude tolik, jako bych wěcnost připustil a widností opowrhl. Wěci bez widy nebudau ničím jiným leč toliko hmotau, tělesnau spaustau, do níž není nižádné swědomosti, leč toliko klidu a hnutí dojímaného přitažliwau a pudiwau mocí. Realism, jenž by widu z wěcnosti odwoditi hodlal, zwrhuje se w pauhý materialism (hmotenstwí či hmotokladstwí), a newyhowí slibům swým; neboť nemožno, aby dokázal, kterak hmota hmotu pojímati a ku wědomí swému obrátiti mohla.

#### S. 42.

Wěcenstwí takowé příčí se i jiným mojím důležitostem, jelikož podle celé té saustawy nebyl bych nic jiného nežli hmota jakási podrobená nutným zákonům přírody; weta by bylo po ušlechtilé myšlénce: Samostatná a z přirozené poroby wymožená bytost jsem.

Tudy wècenstwí mrawnosti wíce škodí nežli prospíwá, zůstaneli w důslednosti se swými sadami. Nebo důsledný wěcník či wěcokládce (Realist) musí spolu býti i hmotníkem čili hmotokládcem (Materialist), a prohlásí wšelikau směs lidských činůw za wýjew přirozeného ústrojí, wywrátí tudy wšecku mrawnost jako z kořene; protože mrawnost toliko na poli swobodného wolení bere wznik a wzrůst. A kdyby w sausledním wěcokladném neb hmotokladném učení zmínka se mohla díti o náboženstwí, tehdy by wesmír jakožto nejwěcnější, nekonečná, nejwyšší bytost za božstwo se uznati musil, a bohoslowí nemohlo by učiti jednobožstwu, nébrž mnohobožstwu, jakož i skutečně učil Spinosa.

#### S. 43.

Popustímeli wšak prwopočatečnost widě, tehdy budu míti widu bez wěcí. Wida bez wěcí není ničím, poněwadž odwětiwšímu se wší wěcnosti nepozůstane nižádného podmětu, jenžby myslel a si wědom byl, ani předmětu, jehož by se k swědomosti obralo; a neníli ani wèci ani widy, nastane nicota. Idealism, jenž z widy wěcnost odplozuje, jest prawý nihilism (nicokladstwí, nicotenstwí), na nějž se wšickni idealisté přiznáwají. - Známý widník Fichte asi takto rozumuje: »Stalosti není nikde ani we mně ani mimo mne, anobrž wše jest změnám podrobeno. O bytu newím nižadném, aniž o swém wlastním. - Bytu není nižadného - i já jsem bez wědomí i bez bytu. To co jest, není než obraz neznající sebe, že obraz jest. - Obraz za obrazem přemijí, a přemijeje přemijí bez wyobrazení, bez wýznamu a bez cíle. Já sám jsem takowýto obraz; ba téměř nelze říci, že jsem, jsa toliko wyobrazením obrazů. Wšeliká wěcnost mění se w podiwný sen bez žiwota, o němž jest sen, i bez ducha majícího sen, co sen o sobě, o snu.

Názory nejsau než snowé, a myšlení jest pramen wšeho bytu i wěcnosti, kterauž si osnuji, pramen mého bytí, mé moci, mého účelu, prawý sen o snu. « Ztoho patrno znáti, jaké nicotenstwí ze wšeho wykwětá. - Člowěk má nicméně předstawy o předmětném swětě do sebe, a žádný, ani sám widník, jich nepopírá, jediné chce wyswětliti, kterak se děje, že w nás powstáwají. K tomu rážejí dwojí cestu: jedni totiž staří wzali útočiště k božstwu. a powodili z něho předstawy; druzí totiž nowější připisowali je swé podmětnosti (úsobě). Při oněch by mohla slauti tajemná (mysticus), theologická, při těchto pak sobětná (egoisticus), čloweckú. Mohlyby sice tyto dwa idealismy slauti wyslowne (assertoricus), k rozeznání jich od kartesianského, kterýž jest záhadný (problematicus), jelikož Des Cartes wecnost wnesného sweta jedno pro to w pochybu uwáděl, že se zračitě (evidenter) dokazowati nedala. Kant nazýwá Berkleyský idealism dogmatickým, karteský skeptickým, swůj pak kritickým. Zde toliko o dogmatickém řeč býti může.

#### S. 44.

Idealism se nepohoduje s mrawností, jelikož swědomí naše nás poukazuje k předmětnému swětu, jemuž idealista jistotu bytnosti odnímá. On podráží mrawného člowěka stání, a konečně sám sebe činí bohem, a býwá půwodem samobohosti (autotheismus).

#### S. 45.

Ani realism ani idealism nemůže tedy státi o sobě, a protož nelze jinak než zawrhnauti odpowěd na prwní otázku: W jakém poměru se arownáwá wěcnost s widau — a přidržeti se druhé, podlé kteréž nemohu než wěcnost i widnost, jakož půwodně sázenau, a we spolek slaučenau powažowati, klada za nemožno jedné z druhé odnožení. Z toho wzniká filosofická saustawa, kteráž slauti může nadsmyslné sbornictwí (transcendentalis synthetismus), poněwadž kladu nadsmyslnau slaučenost wěcnosti s widau w prwopočátečném a protož také nerozlučitelném spojení.

#### S. 46.

Nadsmyslné sbornictwí připauští w každém člowěku to troje přeswědčení, totiž jedno o bytnosti swe wlastní, druhé o bytnosti wěcí wněšných, třetí o společenstwí obau, twrdě: že, ač nedowoditelna tato trojí přeswědčenost rozsudné mysli, jednak newýwratna a jista jest, poněwadž jest prwopočátečna, prwobytna.

#### C. O prwotinné době (formě) činnosti w člowěku.

#### S. 47.

Pozorujíce sami sebe nalézáme, že wzájemným působením, jaké mezi člowěkem (úsobau) a jeho okolností (wysobau) panuje, w člowěku wznikají jisté proměny, k nimž přičiněno něčím kromě nás. Podobně ale wědomi jsme, že k jistým proměnám kromě nás se sbíhajícím sami příčinu dáwáme. Počínáme si tedy dílem trpně (passive) dílem činnė (active). Každa činnost, kterėž se překažka děje, cosi trpného s sebau přináší. Činnost má do sebe cosi kladného (positivus) a trpnost cosi záporného (negativus); konečně wíme, že i w sobě nějakých proměn lze nám dowésti, a z té příčiny nazweme činnost swau samočinnau. Ačkoli wedlé zamezeného činění našeho každé činnosti cosi trpného přimíšeno, jednak pro činné i trpné proměny nelze dwojí mohutnost co zřídlo jich stanowiti, jako slují wnímawost (receptivitas) a samočinnost (spontaneitas). - Pauhotrpná wnímawost nedá se mysliti, a samočinnost jesti wlastně ona činnost, kteráž místo má, když u p. s umíněním o něčem přemýšlím, a nebo k budaucnosti nějakých zámyslů se podnímám. Poněwadž ale samočinně způsobené proměny jiné kromě nás ležící proměny působiti mohau, u p. kdy úmysl w skutek se uwádí, tedy i wněšné proměny budau k samočinnosti přináležeti. Ostatnè nebud míšena samočinnost se swobodností (libertas). Prwní jest samočinnost obecná, bez ohledu, jestli činník se řídí prawidly přírody čili nic. Druhá wyznamenáwá činnost neodwislau od *ponutu* přírody (Naturnothwendigkeit).

#### S. 48.

Přihlédajíce k proměnám w nás nepostředně oswědoměným, buďte ony námi nebo něčím kromě nás působeny, nalezneme mezi nimi některé prwotinné, kteréž druhé ze sebe jak odplozují a jim základem jsau a protož jména prwotních (a priori) zasluhují, ježto druhé co odnožené a ze skutečnosti wyplýwající (a posteriori) se powažují.

#### S. 49.

Prwotinné proměny dodáwají základní ráz přirozenosti člowěčí a mohau slauti wlohau půwodní (indoles originaria) člowěka. Jsauť totiž podstatné a wšeobecně nutné, an druhé, totiž zkusitelné (empiricus), k podstatě člowěka nepřináležející, u wšech lidí stejnoměrně zhledawány nebýwají.

# S. 50.

Možno tedy člowěka z dwojího hlediště powažowati, jednak co čistý podmět s průhledem (zřetelem) k prwotinným proměnám jeho, jednak co zkusitelný podmět s průhledem k pobočným proměnám jeho. Poněwadž člowěk jakožto skutečná bytost sebe si wědom jest dle zkusitelných proměn, tedy jedno o zkusitelném podmětu dá se twrditi, že bytuje. Čistému podmětu nedá se wěcného bytu přisauditi, poněwadž není wěcnost, nébrž pauhý toliko pojem neb myšlénka, myšlená w odtahu od zkusitelných proměn, a w průhledu k proměnám prwotinným. Čisté jástwí (úsoba) bude tedy obsahem prwotinnosti a newystizitelnosti we mně, kterauž co osnowu wší zkusitelnosti býti kladu. Možno je nazwati jástwím naprosto; neb jest takowé, jakowé jest, jiného důwodu o swé prwotinnosti nepřipauštějíc. - Filosofie člowěka wáží toliko z prwního hlediště jakožto čisté jástwí, a tudy se načitě liší

od anthropologie (člowěkoslowí), kteráž člowěka z druhého hlediště jakožto zkusitelné jástwí (úsobu) posuzuje. Ona nauka jest nadsmyslná; tato zkusitelná. K této poslední náleží dílem zkusitelné těloslowí (somatologie), dílem zkusitelné dušeslowí. Zkusitelné dušeslowí není částkau filosofie, kterak by mohla býti jejím základem? --Filosofie skaumající w člowěku čistau podmětnost, nemá činiti ani s duší (anima, ψυχη) ani s tělem (corpus, σωμα) jakožto podměty poprostu řečenými, ponèwadž rozdíl mezi duší a tělem toliko zkusitelen jest, což filosofii nepodléhá, kteráž odtáhnuwši se toho rozdílu w skaumání člowěka rozeznáwá toliko w nadsmyslném ohledu wnitřnost a wněšnost jakožto dwě hlediště; jelikož činnost naše může směřowati k jednomu nebo k druhému, a tato dwojí snaha činnosti prospíwá znamenitě k uzpořádání filosofické saustawy. O poměru wnitřnosti k wněšnosti nedá se owšem ničeho stanowiti, ale když se zmínka stane o umnosti (intelligentia) a mysli (animus, Gemüth), newyrozumíwá se duše naproti tělu, nébrž pauhé toliko jástwí.

#### S. 51.

Prwotinné proměny jástwí budau trojího způsobu, ačkoli celost jich jest nerozlučitelna, a sice:

1) Možnost nebo pramen činnosti wůbec, mohutnost činna, n. p. poznáwawost.

2) Prawidlo činnosti, dle kterého se mohutnost řídí, kdy w činnost se obrací.

3) Rozsúhlost každého způsobu činnosti, neb obor, w kterém se swírá mohutnost při swém činění — nebo hráze činnosti.

# §. 52.

Prwotinné proměny jástwí nejsau nic jiného nežli prwotinné moci, prawidla, a hráze jich činnosti. Tyto proměny nesmějí w ujedinění (každá o sobě) býti powažowány; neboť mohutnost činná nedá se mysliti bez zákonů, a těmito zákony se ustanowuje spolu také obor

činnosti; protož je možno nazwati prwotinnau dobaú činnosti (forma agendi originaria) čili pradobau člowěka (Urform). — Přizírajíce k proměnám jistým nalézáme, že mohau býti jednak prwotinné, jednak zkusitelné. Přes to wšecko zůstáwá wždy jedna a tatáž mohutnost. Neboť jako w lidech mnohotwárnost podob se nalézá, jednak twárnost wšechněch lidí, jako z jednoho rázu otištěná se zpatřuje, tak i lze sauditi o zkusitelných mohutnostech, z nichž wšechněch prwotinná čistá jako prozírá.

#### S. 53.

Přihlížejíce k činnosti swé we swědomosti naší se zjewující nalézáme dwojí činnost: jedna jest wnitřní (immanens), záležející w předstawách, jimiž se plodí poznání; druhá jest wněšná, míjející (transiens) a záleží we snažení po něčem, a plodí jednání. Onano jest tedy toliko widná, skumná, t. způsobná k prowedení čeho podmětného; — druhá jest wěcná, wýkonná, praktická, t. způsobná k prowedení čeho předmětného.

Powšechná činná mohutnost dělí se tedy newyhnutelně w mohutnost skumnau a mohutnost wýkonnau. Ale tak jako widnost s wěcností we wzájemném stojí konání, tak také skumná i wýkonná činnost se střídá. – We skumu při předstawách a poznatcích řídí se předměty podlé předmětůw; podmět býwá stanowen předmětem; a we wýkonu — we snaze a konání — řídí se předstawy dle předmětůw. Předmětowé totiž stanoweni býwají podmětností. Owšem se to wyswětliti nedá, jak se to děje, ale wědomí naše jest toho důkazem. - Budeli u p. kdosi žebrákem prošen o almužnu, tehdy stanowí se podmět předmětem, a činnost jeho bude toliko wnitřní skumná, jelikož o potřebě žebráka u sebe rozjímá. -Podáli ale to, oč se prosilo, tehdy předmět se ustanowí podmětem, a činnost děje se wýkonnau míjející (transiens), an činíme něco, čím potřebě pomáháno, a staw prosicího změněn býwá.

Skumnau mohutnost nazýwáwají *předstawliwostí* a

poznáwawostí — a podlé toho můžeme wýkonnau mohutnosti nazwati snažliwostí a konawostí, jelikož mohutnosti wýkonné wèc jest, aby se snažila a konala. Jiní říkají wýkonné mohutnosti také chtíč (facultas appetendi), ale tehdáž ať jest w takowé obšírnosti wyrozumíwán, aby netoliko chtění, anobrž i zawrhowání, a z druhé strany netoliko snahu ale i konání w sobě zawíral. Mnozí chtěli mezi tyto dwè mohutnosti i citliwost wetknauti; než cit patří wždy buď k jedné nebo druhé činnosti, buďto ke skumné, nebo k wýkonné. Rozwržení tedy na tré není dobře logické, poněwadž tito dílowé dobře se newylučují.\*)

## §. 54.

W každé činnosti člowěka, buď ona skumná nebo wýkonná, dá se rozeznati trojí stupeň neb mocenstwo (potentia). Prwní jest smyslnost (Sinnlichkeit sensualitas), druhá umnost (intellectualitas), třetí rozumnost (rationalitas). Budauli tyto moci powažowány ze strany skumné nebo wýkonné, wyniknau následující myslné mocnosti. Smyslnost w ohledu skumném slowe zwláštně smysl (sensus) nebo smyslnost w užším wýznamu (sensualitas strictius sic dicta), we wýkonném pud (instinctus). Umnost w prwním ohledu sluje zwláštně um (intellectus), w druhém pak wůle (voluntas). Rozumnost konečně w prwním ohledu nazýwá se rozum skumný (ratio theoretica), w druhém rozum wýkonný (ratio practica).

<sup>&</sup>quot;) Ti, kteří drží se rozdělení dušewných moci trojčástečného, tím se zaštitují, že duše lidská pro pauhost a jednost swau nejinak než celkem působití může, tak že nižádná její moc, t. poznáwawost, citliwost a snažiwost sama o sobě činná není, a že tedy to rozdělení jest pauze školské, mající platnost jen potud, pokud jedna neb druhá moc nad ostatní dwě wyniká. Má i trojčástečné to rozdělení zwláštní užítek w krasowědě a w nauce o slohu. Wztahuje se ku poznání, citu a wůli člowěcí, jichžto předmětem jest, co prawdau, krásan a dobrem nazýwáme, rozwržení probytečné ono slohowé w prostomluwu, básnictwí a řečníctwí, jakož i wlastnosti jejich jasnosti, žiwosti a wážnosti.

#### S. 55.

Dějem skumné smyslnosti býwá wnímúní (perceptio), wztahující se buď k názorům (Anschauung) nebo k pocitům (sensatio), aneb wůbec k předstawám nepostředním; a poněwadž názory mohau wznikati buď dojmem wnitřním nebo wnějším, tudy může skumná smyslnost býti buď wnitřní nebo wnější.

Názor může míti trojí wyrozumění, a sice nejprwé slowozpytné, w kterémž sluje tolik co zření, k čemuž toliko zrak se hodí. Druhé jest filosofického pojmu širšího, náležejícího ke wšechněm předstawám, jakýmkoli by byly čidlem pojaty. Z toho plyne druhé i třetí wyrozumění, w onom totiž druhém liší se názor od pocitu. Názor totiž jakožto předstawa smyslná směřuje k předmětnosti, a pocit co předstawa smyslná přináleží k podmětnosti. Tak u p. býwají kamna mojím názorem; teplo pak z nich mojím pocitem. Způsob prowedené hudby jest mojím názorem, moje hnutí při ní jest mojím pocitem. W třetím wyrozumění jakožto nejrozlehlejším zawírá slowo názor každau wesměs předstawu smyslnau, buď ona k předmětnosti nebo k podmětnosti patřící. W tomto třetím znění užíwá se názor w Kantowých spisech.

Smyslnost skumná jest schopnost k nepostředním předstawám. Nepostředně se ale předstawuje to, čeho se wnímáním dowědujeme. Při dowědu se nám děje jakoby wňatek před nás byl předstaupil, tak že lze říci: my se toho dowědujeme, co se nepostředně nám předstawilo. Máli ale býti dowědu, třeba prwé aby mysl byla dojata, t. j. aby proměnu zkusila, za kterauž jako k dowědu pobídnuta jest. – Protož se s Kantem také říci může, že smyslowost jest mohutnost k předstawám skrze dojmy. Dojmowé ustanowují na díle tyto předstawy samé, na díle wšak záležejí ony na prwotinném zpořádání mysli, aneb na době (forma), poněwadž každá činnost mocí jistými zákony se řídí, bez nichž by žádné prawidelnosti a stejnodobnosti w dowědech nebylo. Při každé předstawě wyskytuje se cosi podaného a pak i také cosi způsobeného. - Ono wynáší obsah a látku, toto pak způsob neb dobu smyslných

předstaw. Toto rozeznání látky a doby nemůže se jinak státi ledwa odmíšením a wytknutím (abstractio, reflexio), jelikož we skutečném předstawowání nedají se tyto dwa žiwly od sebe různiti, a to platí o každé případnosti, kdekoli se udá rozeznati dobu od látky, kteréž obě sňaté w jednotu wěc samu uskutečňují.

Wnimání, dowědy, a jakž staří naší říkali, skaumání jsau možny uně i dně (wněšně i wnitřně). Neboť wšecko, co se u nás (w nás) děje, jest předmět wnitřního skumu, ač se pozdaleku se wněšností snaubí. Protož skaumáme (dowědujeme se o něm) přítele nepřítomného nebo zámek wymyšlený toliko w sobě, ač se zdá, že obě wěci kromě sebe sázíme. Smyslnost se tedy obostranně powažowati může, a sice jakožto wněšná, i jakož wnitřní, ku kteréž poslední přináležeti bude i obrazotwornost (phantasia), jakožto pramen nekonečných skumů (wňatků, dowědů), kteréž mohau býti opětowáním předešlých názorůw a pocitůw, a nebo plodem nowých smyslných předstaw. W prwním případě stáwá se wnitřní čilost probuzující, w druhém zplozující.

#### S. 56.

Působení wykonné smyslnosti (pud) projewuje se ne postřední snahau po předmětu, kteráž ráz chtění nebo zawrhowání na sobě nese. Snahy wšelkého pudu jsau tedy lebowání (appetitus) nebo zawrhowání (aversationes). Pud může tedy také slauti smyslná snažiwost nebo zawrhawost. Náklonností a pudem nazýwá se powaha mysli naší, když swau činnost jistým způsobem wyjewuje.

Kdykoli si wědomi býwáme, že ke skutečnosti zarozowaných předstaw samochtic přispíwáme, tedy jednáme
wýkonně. Pak i to k našemu wědomí přichází, že některé
předstawy nás dojímají citem libosti, a druhé citem nelibosti. Mohau býti dojmy smíšeny z obého, jednak druh nade
druha předčí, a tudy k jednání nebo konání pudí: protož sázíme pud jakožto zdrojem činnosti.

Pud (instinctus) jest naměření naší wnitřni snahy, za kterauž mysl citem líbosti nebo nelibosti buzená k jistým činům se nese, a sice nikoli lihowolně a měrau rozwahy, nébrž nepostředně kwapíc tam, kam se příjemnost nebo nepříjemnost chýlí. — S příjemnými wěcmi snaží se spojiti, s nepříjemnými hledí jak dalece možno swého odmíšení. Protož jedno puzení býwá jeweno chtičem, druhe pak nechutí. Mámeť puzení k zachowání žiwota skrze užíwání pokrmů, nebo skrze ucházení z nebezpečných míst, puzení na zachowání swého rodů a t. d.

Utwrdíli se puzení w člowěku w jednom nebo druhém, tedhy wzniká náklonnost. Pojíli se snažnost tato se chtěním, sluje tehdáž náklonností; pojíli se ale s zamítáním, tehdy odwráceností. Pud jest wrozen, náklonnost ale přiswojena. Z náklonnosti opanowalé wzniká dychtiwost. Puzení, dojdeli swého cíle, k němuž se snažilo, plodí libost; wyjdeli na opak, plodí nelibost nebo bolest.

# S. 57.

Úkon skumné umnosti čili umu jest ponímání čili upostředěné předstawowání, ježto danau rozmanitost předstaw w jednotu pojmu spojuje. Předstawy umowé jmenují se ponětí (conceptus, notio), a jsau z ohlehu na předstawy smyslné aneb názory a pocity prawí prwkowé (elementa) poznatkům (cognitio). Jest tedy poznání společný plod skumné smyslnosti a umnosti.\*)

<sup>&</sup>quot;\*) Myšleni děli se od názorůw a pocitůw tim, že mysl z předstaw botowých jednotwárné znaky snimá a poněti twoři.

Poznání se děje spolkem skumné smyslnosti a umnosti. Smyslnost jest jakoby nižší pramen, a um jakoby wyšší pramen poznání; jelikož umnost se o powýš s myšlením zaměstnáwá, nežli se děje při názoru a čití w jakési podrobenosti stojícím. Jednak se nemá neříkati smyslnost, že swádí a klame a omyly plodí; neboť smyslnost dodáwá látku ku poznání tak přesnau, jakž ji byla wňala. Když tedy omyl se ztrhne, prowinil um, nesaudně si w zásobě podané počínaw.

Poněwadž pojem jest složená předstawa, dá se tedy opět rozložiti, což se děje rozwinowáním pojmu nebo rozbíráním. Toto dílo jest jako zpáteční myšlení, neb opětowané, a nemůže se bez prwotního díti. Oba způsoby mají se k sobě jako saubor a rozbor (synthesis

#### S. 58.

Wýkonné umnosti děj jest chtění, nebo nepostřední snažení k nějakému předmětu, kteréž w tom záleží, že mysl wytknuwši sobě pojatý cíl, míry k němu wedaucí si obíra. Snahy wůle jsau plémě umnosti a jmenují se chtíče (volitiones).

Že předmětowé, po kterých wůle baží, buď postředně k příjemnému čelí, ačkoli w sobě dosti nepříjemní jsau, k. p. trpký lék, anebo na opak postředkem k nepříjemnému jsaucí, ač w sobě dosti příjemní, k. p. sladký jed; tedy se nazýwají užiteční nebo škodní, dobří nebo zlí a t. d. Wůle budeli netoliko rozwahau, ale i pudem k předmětům kloněna, sluj libowolností (arbitrium).

Wše, co potažně dobré jest, směřuje k blaženosti a co naprosto (absolute) dobré jest, směřuje k mrawnosti.

#### S. 59.

Kromě dwau nižších mocností nalézáme w sobě i wyšší moc, ježto nekonečnost za cíl swého bažení sází,

et analysis). Sauborné zplosuje, rozborné wykládá, objasňuje. Ono jest přesažité (transcendens), toto myslowědné či logické.

Poznáwatí jest daný předmět jakožto určitý předmět si předstawiti. Podáwá se předmět buď názorem neb citem a nabýwa swého určení, když se od jiných rozeznáwá.

Slowce um u nás z obyčeje wyšlo, ač starým dobře známo bylo. Znamená pak we wztahu k poznawní moci a sice podmětně to, co něm. Verstand (intellectus), předmětně tolik co umění (Kunst, ars). We wztahu k žádací moci znamená wůli, snahu (Gemüth, Neigung). We wztahu k oboji moci jest tolik co duch (animus. Opp. tělo). Kořen slowa toho jest, jakoby řekl jem (jemný), jímání, wnimání a wykládá se způsobností k ponímání wěci. Tudy umění jakoby řekl: cosi umem pojatého.

W obecném jazyku českém slowce rozum zastupuje spolu slowo um, ač rozum, jakž etymologie sama ukazuje, jest jako rôzjem, rozjímání, rozbírání wěcí čili ponětí, a tudy myšlení we wyššim stupni k wywádžní wýsledků, ke twoření odtažitých ideí atd. (ratio, Vernunft',

a wlastně rozumem se záwa, býwajíc pramenem wěd a zásad, a jsauli omy pauhodůmystné, sluje rozum ekunný (theoreticus), jsauli wýkonné, sluje wýkonný (practicus). L toho plyne rozwrh trojího poznání s trojího chtění.

1) Nižší poznání a chiení (lacultas cognoscendi et ap-

petendi inferior) == smysl a pud == smyslnost.

2) Wyští poznáta a chtění (facultus cognoscendi et appetendi superior) = um (Verstand) a wůle = umnost.

3) Nejwyšší poznání a chtění (facultas cognoscendi et appetendi suprema) = skumný a wýkonný rozum = rozumnost.

#### S. 60.

Člowěk jakožto rozumná a mrawná jestota jest také jestota swobodná. Tau swobodau se stáwá swým zákonodárcem z ohledu na swau mrawnau činnost a nepodléhaje přirozené nutnosti může se neodwisle swými zákony rozumu říditi. Tato wnitřní swobodnost ho powyšuje jako nějakým nadáním osoby nade wšecko to, co jest toliko předmětem swobody a wěcí se nazýwá. A protož také w ohledu na jiné lidi swoboda mu jeho náleží.

# D. O nejwyššim a posledním cíli činnosti člowěcké.

# S. 61.

Oswědomění mrawných účelů otwírá nám rozhled do swěta nadsmyslného. Nebo wýkonný rozum předstírá nám mrawný pořádek wěcí, podlé něhož tělesenstwí mrawnosti se náležitě podrobuje, a tudy blaženost mrawně dobrých jakožto nejwyšším cílem wšeho snažení činí.

# S. 62.

Prohlédna k podminkám, pod kterými cíl rozumnosti se widí, cítí se člowěk nucena nejwyšší jestotu, jakožto

neskonalý půmod a zprámu swěta, pak žiwot wěčný, jakožto prodlaužení přítomné obmezené jsaucnosti přijmauti a tudy obé w praktickém ohledu wěřiti. Protož jest s mrauností i náboženstwí jakožto powzdwižení mysli k nadzemskému nekonečnému wěčnému Bohu newyhnutelně spojeno: wše co činí mrawně smýšlející člowěk, činí s náboženstwím, totiž wzhledem ke swému wyššímu ustanowení a králowstwí božímu.

# Základní Filosofie.

Díl druhý.

• • . •

# Náwodstwí.

# Úwod.

Náwodstwí bude záležeti jako prwouka ze dwau částek, totiž cwičné (didacticus) a stawebné (architectonicus). Prwní budau wyšetřowány náwody rozumowání (dogmatického, skeptického a j.) I bude ukázáno, kterak podlé jediné platného náwodu wědecky we wšech částkách se pořádající a sestáwající celek filosofie jewiti se může.

# . O cwičném náwodstwi.

# 1. Oddíl.

# O rozličném sa prawda drženi a přeswědčeni.

# S. 63.

Wěření zakládá se na některé platnosti některého úsudku. Prawda nemá činiti s předstawami neb pojmy, nébrž s úsudky je swazujícími nebo rozlučujícími. Stáwáli jednoho nebo wíce důwodů w tomto spoji nebo rozpoji od usuzujícího za prawé držaných, bude dle něho úsudek prawdiwý, bez ohledu, jsauli ty důwody i u jiných takowé platnosti.

#### S. 64.

S uznáwáním platného úsudku spojuje se naše posučádčení (Beifall), s kterým se bez ohledu, budeli prawdiwý úsudek nám ke škodě neb na ujmu, upřímně k prawdě přirážíme.

# §. 65.

Z poswědčowání ustawičného roste přeswědčení, kteréž nic jiného není nežli platnost úsudku nepřetržitě oswědomowaná. Utuchneli čas od času toto oswědomění a mysl jednak poswědčí jednak se zepře, neřekneme, že jsme se přeswědčili, nébrž toliko přeswědčowali. Někdy kráčí přeswědčení cestau přemluwy; než přemluwami se nedocílí přeswědčení prawého.

#### S. 66.

Přeswèdčení naše, tak i samé uznáwání, již jest rázem silnější, rázem slabší podlé rozličných stupňů w našem oswědomění platných důwodů. Důwody wšeho uznáwání býwají buď postačující neb nedostatečné a z toho wzniká buď úplné neb neúplné oswědomění platného úsudku. Úplné powstane oswědomění tehdáž, když se zrodí nemožnost mysliti opak, jinak zůstane neúplné, a protož naše přeswědčení stáwá se neúplné, pochybné.

#### S. 67.

Důwodowé za prawdu držení jsau buď předmětní, kdy wěc sama uznatelnost w sobě zawírá, anebo podmětní, kdy ž kromě wěci naskytující se důwodowé nám se wtírají; k. p. náklonnost, potřeba, swědectwí. Uznáwání z předmětních důwodů jmenuje se wědění (scire) a stupen přeswědčení sluje zřejmost (evidentia).

Uznáwání z předmětných důwodů jmenuje se wíra a stupeň přeswědčenosti důwira (fiducia). Ona jest jistotau podmětní (osobní), tak jako jest zřejmost jistota předmětní.

e ser in militario i**s 188,** katalie i dialiquis majo j

Nedostateční důwodowé uznáwání jsau buď skuteční totiž sebau uwážení, platní důwodowé, kteří wšak nemobau úplného, nepochybného přeswědčení způsobiti, u p. nejistá powěst; apabo jsau domnělí, totiž sami w sobě uwájiení, neplatní, kteří se jakýmsi twarem do mysli jakožto skuteční důwodowé wlaudíli.

Z uznáwání důwodů skutečných nedostatečných wzniká domnění (opinio) a jemu po boku stojící stupeň přeswědení jest toliko pranodě podobnost (probabilitas). Uznáwání z důwodů nedostatečných domnělých jest zádní (vada opisnio, Wahn). Přemlovení (vana persuasio) jest jeho stupeň přeswědčenostů.

Mame tedy čtwero rodů wěřiwosti a tolikéž stupňů přeswědčenosti, totiž:

- 1) Wědění = zřejmost.
- 2) Wira = dispernost.
- 3) Domnení = wíre podobnost.
  4) Zdání = přemluwa.

what we are a collect a confinition of property of some some of the collection of th

Wedení jest buď zkasitelné aneb domyslné či pauhoroze umné (rationalis). Zkasitelné, kdy čídla nazory k niemu dodala, tak že nepostředně ze skutečnosti se wypryštilo. Pauhorozumné, když samočinnosti rozumu wzniklo, nepostředně z domyslu wyšedši. To, co se smyslem přezwědělo, jest zřejmě a wysobně (předmětně) jisto tak, jako to co ze zásad wšeobecně nutných se poznalo. Ona jistota zwátí se může okázanau (monstrativus), tato dokázanau (demonstrativus).

§. 70.

Pauhorozumne wedení jest buďto mathematicke nebo filosoficke. Mathematicke, které ze spatritelne (intuitivus), a filosofické, ježto z premítawe (discursivus) sestawy (constructio) pojmů se plodí. Protož just dokázatelná jistota, kteráž pauhoumnému umění přisluší, buď mathematická buď filosofická, a poněwadž mathematická pro swau nitzornáu jasnost wysšiho stupně žřejmosti dochází, tedy hlawně se mathematická swau dokázatelností honosi: ———Pojem vestavnítí jest wnitřní feho obsah tak k mysh přičinitě, aby to, k čemu směřuje, skutečně se mysli představilo.

h rezeig majate bilotz odel og maja i largo valate horazon. Medeni se wywysuje na wedu, když se látka neb obsah jeho w prawidelnah dohu uwedl a zřejmým učánil lest wšak roztlil mezi ařejmým učáním a zřejmým učánil lest wšak roztlil mezi ařejmým učáním a zřejmostí ociátekau. Prwní se powažuje w smyslu matiznowém a druhá toliko w dobném, wznikající toliko ze saustawného uspořádání jednotliwých poznatků a ze sausledného wywození měrau nadeslaných zásad.

. \$ ... 72. == his it it

and appear on a second of setting of sounds and one of the second of the

Když osobní důwody ku přeswědčení postačují wšem přeswedčitelným podmetům, tehdy jest wíra wšeobecně platná; neníli wšak toho, bude míti platnost toliko pro tu neb onu osobu.

S. 74.

Rozličnost wíry řídí se dle rozličnosti důwodů k wěření nabízejících a wíru uhezpečujících, kteréž budto w podmětu wėricím leží anebo pospolu i w cizím podmětu se nalézá, jemuž se wěří swé předswědčení oznamujícímu. Ona wíra bude wíra wlastní, tato dějepruvná (historicus).

# S. 76.

Kdy wlastní wíra na úsobních (podmětních) důwodech se zakládá, které ze zkusitelných, člowěckau přirozenost zjinačujících, dojmůw powstaly, tehdáž wíra ta se nazýwá saukromná (privata), jelikož důwodowé její pro ostatní jednotníky nehodí se.

Takowá saukromná wíra býwá opět mnohotwárná: téměř každý člowěk chowá saukromnau wíru, kteráž, budeli šetřena z wyššího hlediště, toliko w zdání a přemluwu obráti se. Podlé rozličnosti podmětůw wíře oddaných dá se děliti we wíru jednotnickau (individualis), když důwody jen pro jednotníka stačují, u p. když domnělý umělec sebe mistrem býti saudí, nejsa leda hudlařem; nebo jest částečná (particularis), když důwody jen pro některé úsoby (podměty) postačují. K této částečné náležejí wšecky wýchluby rodin, kménů, stawů, řemesel, národů. Když některá rodina se domníwá, že potomkowé z jiné látky stwoření jsau nežhi druzí lidé.

#### S. 77.

Wlastní wíra ale může plynauti z půwodního (a priori) a tím wšeobecného uzporádání (Bestimmung) člowěcké přirozenosti, a tehdá má přeswědčení takowé wšemírnau (universalis) platnost a jest wíra obecná (fides communis).

Obecná wíra může na čas toliko saukromně a částečně wěřena býti, když se pro náhodné záwady ještě
w ostatních úsobách (podmětech) nerozwinula, a jen w
přihodnějším čase skrze nenáhle pokračowání plemene
člowěckého k dokonalosti se šíří a w obecnau wíru obrací;
u p. w národech slowanských wznikající přeswědčení o
lásky hodné ceně slowanského jazyka. Tak wíra w Boha a
nesmrtelnost býwala toliko wěrau nemnohých mudrců,
rozšířila se wšak, že jen při malých wýminkách za obecnau wíru dá se powažowati.

#### S. 78.

Obecná wira sluje rozumná (fides rationalis), jelikož rozum jí základem jest a protož wšickni rozumem saudní za platnau ji přijímají. Takowá wíra má owšem u sebe úplnau jistotnost i podmětnau, jež důwěrnost se jmenuje, jelikož rozumu se při ní zohledu předmětu zřejmosti nedostáwá. Jako rozumnost, tak i rozumná wíra skumná neb wýkonná býti může. A jestli wýkonná opět w širším smyslu se powáží, může wýkonná wíra býti mrawnau nebo pragmatickau čili probytečnau.

Skumná wíra wzniká z důližitosti přemyslné (speculativus) a wýkonná z důležitosti konawé (practicus). Důležitost konawá wztahuje se k účelům opatrnosti. Onde jest wlastně pragmatická, tuto wšak důležitost mrawná. Z oné plyne wíra pragmatická, z této wíra mrawná a tudy wlastně wýkonná.

Pragmatická wíra přijímá neb nadesílá důwěrností to, co k dosažení cíle opatrnosti widí se služebné, u p. někonu běží o jeho nábytek a k uhájení jeho nezná leda jediné wíry, která wšak by marná byla bez ochotné wůle zdáleného přítele. On tedy wěří a jednaje zpoléhá se na tuto ochotnost. W takowé případnosti panuje probytečná wíra a jednající úsoba opírá se w okamžení swého jednaní o důwody její jako o jisté přeswědčení. Poněwadž mrawná wíra se jakožto prawá nábožnost w myšlení a skutcích pronáší, k wyššímu ustanowení w králowstwí Božím zření majíc, tedy sluje se wším práwem wěrau nábožnau (fides religiosa).

#### S. 79.

Dėjeprawná (historicus) může býti buďto matiznowá nebo dobná. Může se wztahowati jednak ke skutečným událostem, k předmětům totiž smyslným, o kterých kdosi zpráwu dáwá, a tehdy by naprosto wíra historická slauti měla; anebo se wztahuje k nálezům rozumu, totiž předmětům od čidel nedojemným, o jichžto skutečnosti (realitas) z cizího swědectwí se teprwa přeswědčujeme. Z této případnosti wíra se jen podlé doby za historickau powažuje, jakoby historie podala, co poskytnuto rozumem.

#### **§.** 80.

Matiznowá dějeprawná wíra má práwo ke wšeobecné platnosti. Neb o wěcech we smysl padajících, u p. o minulých událostech nebo zdálených předmětech, k nimže každíčký přístupu nemá, nelze jinako dowěděti se leda cizím swědectwím. Budeli toliko swědek wěrohodný nebo takowý, který dle schopnosti a upřímnosti swé prawdu oswědčiti může a chce, swědectwí jeho jest postačujícím důwodem wěřiwosti dle ostatních. Poněwadž ale wěrohodnost swědků až na úplnau jistotnost powynésti a wywýšiti nelze, a poněwadž matiznodějeprawná wíra jen postředečně zkusitelné wědění a tím samým wědění neúplné poskytuje, tedy se jen na wšemožné podobnosti zakládá.

Dėjeprawna wira jest oprawdu upostředěné zkusitelne wědění, neboť předmět její se wnímá a může wědomě zkušen býti. Očekáwameť, že ten, i kdo o nějakém ději swědčí, o něm zkušením wí, když nám ho k našemu wědění poskytuje. Wědění upostředěné nikdy není úplné, jelikož ubezpečeni, ujištěni nejsme, že swědek skutečně wňal a zkusil, že w okamžení jeho wnímání mu zdrawá čidla slaužila, že do sebe měl dosti pozornosti a rozmyslu, nemoha býti klamán, a že dle obwyklé wěrnosti swé ani wědomě ani newědomě prawdiwosti wyprawowaného děje zkrácení neučinil.

# S. 81.

Dobná dějeprawná wíra jedno tehdáž nabýwá platnosti, když nálezy rozumu, ku kterým směřuje, skutečnau prawdiwost do sebe mají a když wěřící, jakž mu podlé ásobnosti (podmětnosti) jeho možno, sám skaumá a cizí swědectwí toliko k ožiwení a upewnění wýroků rozumu užíwá. Protož slaužíwá dobná dějeprawná wíra často pauhorozumné a zwláště wíře nábožné úwodnicí (Introductionsmittel), což wšak snadno, když postředek za cíl se chopí, w slepau wíru, ba i powěru se zwrhuje.

# S. 82.

Wíra, s kterau se potýkají předmětní důwody, a která nemá do sebe wšeplatných podmětních důwodů, sluje

blud (bludná wíra, krthum) a sice zmámení (Wahnglaube), když se její šemnost (neprawost) wůbec powažuje, a powèra (Aberglaube), když se w ní přirozené wěci w nadpřirozené přetwařují. Newèra (Unglaube) jest ona chybná powaha mysli, kteráž toliko to připauští, co se na předmětních postačujících důwodech zakládá. Lehkowěrnost (Leichtgläubigkeit) jest wada pocházející z nedostatečného rozumu, klonící se k wěření beze wšeho důwodu, z čehož se konečně slepá wíra, ba i powèrčiwost rodíwá.

### S. 83.

Mininím (Meinung) se zowe uznáwání z důwodů neúplně přeswědčení jistému postačujících. Tím se rozeznáwá ode zdání (Wähnen), jehož důwody samy w sobě neplatné aneh wymyšlené býwají. Máli takowéto uznáwání místo míti, ať se s ním nepotýká žádná wědomost neb wíra, sice wywráceno bude.

#### §. 84.

Mínění at s wěděním nebo wěrau se některak dotýká; — kdyby se nedotýkalo a na žádný platný důwod se nepodpíralo, byloby pauhé zdání. Dotýkáli se jen opodál, bude z něho domnění (Vermuthung). Mínění, budauc jakkoli k wědění nebo k wíře zblíženo, nesmí s jedním nebo druhým pomíšeno býti.

# S. 85.

Jako wědění a wěření za sebau jistotu (onde wýsobnau neb předmětnau, tuto úsobnau neb podmětnau) wede, tak mínění se snaubí s prawděpodobností nebo nejistotau. Podlé míry neúplných důwodů řídí se tato podobnost a na stupně se rozwrhuje.

# S. 86.

Podobnost u wiře jest buď mathematická nebo silojewná (dynamicus). W prwní případnosti nalézají se důwody jednorodé a stejnowážné, číslem stižitelné, w druhé případnosti jsau nerownoměrné, nerownowážné a nezčíslitelné. Toliko w prwní případnosti dá se podobnost wypočísti.

#### S. 87.

Jestli důwodůw sadu popírajících tolik jako i hájícich, tehdy wzniká pochybnost. Neníli jedněch ani druhých, wzniká nerozhodnost, a kdo při takowém nedostatku přece se k úsudku má a jeho se opowažuje, upadáwá w pauhé zdání nebo přemluvu.

#### **§.** 88.

Pochybnost jest dwoji: myslowědná (logicus) nebo nadsmyslná (transcendens). W oné prwní s rozsudkem se odkládá, ažby se důwody shledaly a sešly, w druhé se od úsudků na prosto upauští a sice z příčiny, že lidskému poznání se nedostáwá pewných zásad wedaucích k jistotě. Prwní slauti může dobná a druhá matiznowá, a že jí za starodawná Pyrrho oddán byl, také Pyrrhonská.

#### 2. Oddíl.

#### O náwodech rozumowání.

#### S. . 89.

Mudřec snaží se mudrowáním dojíti poznatku wíce méně wážného, jenžby netoliko pro někoho, alebrž pro wšecky ostatní plastnost měl, a k takowému cíli nepustí se maně a slepě, jakoby hmataje, co se mu ku poznání naskytne, nébrž obehnaw se jistým prawidlem a tímto prawidlem býwá wytknut náwod rozumowání, kterýžto nie jiného není než jisté počínání rozumu mudrujícího k nabytí poznatku řídícího se jistým prawidlem.

# , S. 99.

Kolikero jest saustaw mudrckých, tolikero bude i náwodů. Saustawy mudrcké jsau trojí, a dle toho bude

i trojí náwod rozumowání a sice: 1) náwod sadný čili wýrokowý (theticus, dogmaticus); 2) rozpačný (scepticus) čili protisadný (antitheticus); 3) sudebný čili sausadný (criticus neb syntheticus).

# S. 91.

Powaha náwodu wýrokowého (theticus) záleží w tom, že rozumowatel neohlížeje se na wytknutau ohradu mudrckého poznání wše za prawdu pokládá, co ze sad za platné přijatých důsledně dowoditi se dá, že tedy libowolně swé zásady si obírá a swým přemyslem přes přirozené hranice poznatků wybíhaje přesažitě čili nadsmyslně (transcendenter) rozumuje.

# S. 92.

Podstata náwodu protisadného či rozpačného (scepticismus) záleží w tom, že rozumowatel mudrcké sady, kteréž prawdiwým a jistotným poznatkem slynau, popírá, jelikož o možnosti takowého poznatku wůbec pochybuje, a rozhodného úsudku we filosofickém ohledu owšem a na prosto se odříká.

# **§.** 93.

Podstata sudebného rozumowání (criticismus) záleží w tom, že rozumowatel si nepočíná jednak ani libowolně jednak ani přesažitě, nébrž snaží se k oswědomění obecně platných zásad a konečné ohrady we filosofickém poznání najíti, skaumaje z ohledu obojího prazákony swé činnosti, ani o wšem nepochybuje, ani wše za prosto jisté wydáwaje, co twárnost prawdy a jistoty na sobě nese, nébrž každau průpowěd pečliwě a ostražitě skaumaje, dříwe nežli ji jakožto článek do saustawy swého přeswědčení přijímá.

Jest tedy trojí náwod rozumowání:

- 1. Sadný (theticus) či Dogmatismus.
- 2. Protisadný (antitheticus) či Scepticismus.
- 3. Sausadný (syntheticus) či Criticismus.

# A tudy i trojí saustawa filosofie:

- 1. Sadná či Realismus.
- 2. Protisadná či Idealismus.
- 3. Sausadná či Synthetismus.

Rozumowání wýrokowé (dogmaticus) nese na sobě ráz libowolnosti a přesažitosti a následkem jeho býwá jednostrannost, osobowání, zporčiwost, nesnášeliwá zákeřnost u wywracowani cizich nalezů; protož také dogmatismu dáwá se iméno mudrckého despotstwí. - Scepticism se nejhlawněji potýká s dogmatismem, maje stále bojowati proti jeho libowolným sadám, sám ale oddán jsa přesažité pochybnosti newí, na čem se ustanowiti; nebo stanowili sadu: wše jest nejisto, buď ji za platnau a jistotnau pokládá a tudy sám sebau w odporu stojí; anebo ji za pochybnau wyhlasi, a tudy i swuj scepticism w pochybnost uwádí a skutečně upadáwali staří sceptikowé do této krajnosti říkajíce: Nihil sciri posse, ne id ipsum quidem. Sceptickému protisadnému rozumowání přisluší toliko potažná cena w ohledu na dogmatické rozumowatele, jimž scepticism zpupnau wýstřednost a hranic přebíhání krotí a zaráží, dokonalau cenu míti nemůže, a jestli dogmatismu se přezdíwá filosofického násilnictwí, tehdy scepticismu se může přezděti filosofického bezwládstwí (anarchia), neb náwod sausadný čili kriticism wyhýbá se wadám obau předešlých a jen to, co dobrého mají, sobě přiwlastňuje. On jest dogmatický i sceptický pospolu tak, jako saustawa přesažitého synthetismu, kteráž z tohoto náwodu se plodí, realism a idealism w sobě spojuje. Náwod sausadný nebo kriticism wychází ze zásad, jako má obyčej dogmatism, jen že jeho libowolnosti a přesažitosti nedopaušti, přitom ale na wzor scepticismu každau sadu z odporných dwau stránek wáží a wyšetřuje, aby se prawda od křiwosti wytříbila, dáwá se mu proto také jméno filosofického republikanismu.

# O stawebném náwodstwi.

# S. 94.

Jelikož sudebným náwodem rozumowáni wšeliké filosofické poznání u wědeckau saustawu uwedeno býti má, tedy již z předu ať se nakreslí stawebný rozwrh. W tomto rozwrhu ať jest wytknutá wida celku a pak dle této widy počet, powaha a poměr jednotliwých částek tohoto celku. A protož rozpadá se stawebné náwodstwí opět w nauku o pojmu filosofie a w nauku o částkách filosofie.

#### A. O pojmu filosofie.

#### S. 95.

Pojem filosofie jakcžto zwláštní wědy ať se od pojmu jiným wědám wlastního zwláštností filosofického poznáwání liší.

# S. 96.

Filosofické poznání má býti wědomostí nějakého předmětu a práwě odtud ať wyjde wěda, nazwaná filosofie (mudrolibstwí čí mudretwí).

# S. 97.

Kolikeré jest wědění, tolikeré bude i poznání. Předewším ale mame wědění zkusitelné (empiricus) a rozumowé (rationalis), budet tedy také zkusitelné a rozumowé poznání.

# **S.** 98.

Že filosofické poznání se nečerpá ze zkušenosti, samo sebau dosti zřejmo jest. Nebo filosof jest filosofem toliko tudy, že nad pauhau zkušenost samočinným rozumem se wznáší a prapůwodu wšeho zkusitelného dowědu hledá. Tím samým jest poznání jeho wýtečně rozumowé.

Zdá se sice, že filosof od zkušenosti wycházeje, také ze zkušenosti swé poznání čerpá; než odwoláwaje se ke zkusitelné swědomosti swé, činí ji toliko záwěskem swého rozumowání; předmětem wšak jeho bádání bude prapůwod a zdomyslu ustanowené zákony jeho činnosti.

#### S. 99.

Rozumowé wědění jest buďto mathematické nebo filosofické, a tak také jest rozumowé poznání buď mathematické nebo filosofické. Filosofické poznání liší se od mathematického prawě tím, čím se liší filosofické wědění od wědění mathematického.

# S. 100.

Filosofie jest tedy na wědu neb saustawu powyšené filosofické poznání, a sice wěda o prapůwodní zákonnosti wšestranné činnosti ducha, aneb wěda o pradobě úsoby (jástwí).

#### B. O částkách filosofie.

# S. 101.

Saustawa filosofie bude předewším ze dwau hlawních částek se skládati, z nichž jedna sluje filosofická základní nauka (archologia philosophica, philosophia fundamentalis) a druhá odnožená filosofie (philosophia derivata).

# S. 102.

Poněwadž wšeliká ducha činnost buď skaumací neb konací býwá, tedy i odnožená filosofie bude buď skumná (theoretica) neb wýkonná (practica). Skumné mudrolibstwi (filosofie) bude wěda o prapůwodní zákonnosti úsoby wohledu na předstawowání a poznáwání aneb na určení úsoby wýsobau; wýkonná pak filosofie bude wědau o prapůwodní zákonnosti w ohledu na snahu a konání nebo na určení wýsoby úsobau.

#### S. 103.

Skumné mudrolibstwí (filosofie) rozwrhuje se we tři částky neb podřaděné wědy a sice logiku či myslowědu (dianoeologia, Denklehre), metafysiku či prostowědu (pauhowědu, bytowědu, gnoseologia, Erkenntnisslehre) a krasowèdu (aesthetica, callologia, Geschmackslehre).

#### S. 104.

Wykonná filosofie rozwrhuje se takže we tři částky nebo podřaděné wědy, totiž: prawowidu (jus naturae, dicaeologia) mrawowidu (ethica, aretologia), bohowidu (ethicotheologia, eusebiologia).

S. 105.

Każdá jednotliwá wěda odnożené filosofie dá se rozmísiti w pauhorozumowau a zkusnorozumowau wědu, w částku pauhau a upotřebenau, tak jako i celá filosofie w pauhau a upotřebenau se rozděliti dá.

#### S. 106.

Saustawa filosofie bude tedy w následujících částkách záležeti:

- I. Základní filosofie (archologia).
- II. Odnožní filosofie.
  - A. Skumná filosofie.
    - Skumná dobná filosofie, totiž myslowèda (logika, dianoeologia).
      - a. Pauhá; b. upotřebená.
    - 2. Skumná matiznowá filosofie.
      - a. Prostoweda (bytoweda, gnoseologia).
        - «. Pauhá; β. upotřebená.
      - b. Krasowěda (aesthetica, callologia).
  - B. Wýkonná filosofie.
    - 1. Prawowědá (dicaeologia).
      - a. Pauha; b. upotřebená,
    - 2. Wýkonná matiznowá filosofie.
      - a. Mrawowěda (aretologia, ethica).
        - α. Pauhá; β. upotřebená.
      - Bohowěda (ethicotheologia, eusebiologia).
        - «. Pauhá; β. upotřebená.

# Skumná Filosofie.

Díl prwní.



# Skumná dobná Filosofie,

čili

# Logika neb Myslowěda.

# Úwod.

#### S. 1.

Jestli úkol filosofie wůbec, aby wědecky prwobytnau zákonnost wykázala wšem činnostem ducha člowěčího aneb se zaměstnala pradobau úsoby, tehdy bude skumná aneb přemyslná filosofie onau wědau, ježto prwobytnau zákonnost wykázati má činnosti skumné ducha člowěčího, záležející w předstawowání a w poznáwání, anebo w určení podmětu skrze předměty. – Zde owšem činí se odwolání ktomu, co se nadeslalo, totiž k nutnému přeswědčení našemu o bytu wlastním a o bytu wěcnosti kromě nás, neb o swé úsobnosti, spojené se wněšnými předměty, jakž toho přesažité sbornictwí (transcendentalis synthetismus) Dá se tedy úkol skumné neb , přemyslné filosofie asi takto wyjádřiti: Jaké jsau prwobytné zákony našeho předstawowání? Tažemeli se, který jest swrchowaný účel přemvslného mudrolibectwí, tehdy se naskytne ta odpowed: Že, jako wůbec swrchowaný účel filosofie jest powiechná shoda wšeliké činnosti naší, tak že swrchowaný účel přemyslného mudrolibectwí nemůže jiný býti, nežli powšechná shoda naší činnosti skumné, totiž prawda. Přemýslíme tedy toliko hledajíce prawdu a posuzujíce ji podlé widy (idea) powšechné shody w našem předstawowání a poznáwání. Protož také platí sada: Co jest we shodě se saustawau našich předstaw a poznatků, sluje prawé; jinak sluje neprawé.

S. 2.

Poněwadž ke skumné filosofii trojí wěda náleží, totiž myslowěda čili logika (dianoeologia) metafysika či prostowěda (gnoseologia) a krasowěda neb aesthetika (callologia), tedy rozwrhne se skumná filosofie w téže hlawní oddíly, mezi nimiž logika neb myslowěda jest tuto nejpřístupnější.

#### S. 3.

Jakož při každé wědě, tak i w této namítají se následující otázky: 1) Co se wyrozumíwá tím slowem logika? anebo: čím tato wěda se zanáší? 2) Na kterém místě ona mezi ostatními wědami stojí? 3) Z jakého pramene swé nálezy neb sady čerpá? 4) Kterého stupně dosahuje jistoty? 5) Které jsau hlawní částky její?

Každému jest wědomo, že člowěk při swém myšlení následuje jistých prawidel, bez kterýchby ani sám sobě nerozuměl, ani od jiného rozumín nebyl, rowně tak jakoby i řeči druh druhá nerozuměl, kdyby slowa pronešená žádnými prawidly se neřídila. Těmto prawidlům, podlé kterých myslíme, ačí nás logika. Jest tedy logika natka pořádného myšlení, a protož i česky nazwano ji myslowedau. Logika jest tedy to z ohledu myšlení, co býwá grammatika (mluwnice) z ohledu mluwení; jedno umění s druhým může obapolně oswěcowáno býti. Pročež nechať srownáme jedno s druhým. Wšeliký člowěk sprostý mluwíwá řádně dle prawidel mhuwnických, následuje jich srostitě (in concreto), nejsa jich wědom w edtahu (in abstracto); on ale i mysliwa prawidelně w některé případnosti, nic newěda o prawidlech zwláště odlaučených. Tak jako w některé mluwnici prawidla se přednášejí, která se wšemi jazyky se shodují, jako n. p. že trojí rozdíl jest času, totiž: přítomnost, minulost a budaucnost, kdežto mluwnice sluje wšeobecná; nebo jenom prawidla některého zwláštního jazyka w sobě zawírá, n. p. českého, a tudy mluwnicí zwláštní sluje: tak i logika může dwojí býti, jedna wšeobecná, a druhá zwláštní. Wšeobecná logika učí prawidlům myšlení, nehledíc jakosti w myšlénkách, tak

jako i wšeobecná grammatika, nešetříc slowes w mluwě spojených, nawrhuje prawidla řeči. Logika zwláštní nawrhuje prawidla rozumu přemýšlejícímu o kterémsi určitém předmětu, n. p. bohoslowném, práwním a t. d. Logika zwláštní některé určité nauky má swé naměření k tomu, aby jí cestu razila, ku prawdám napomáhala, a přednešené nálezy (sady) skaumała, jestli jakého w nich omylu. Zde jediné o logice wšeobecné zmínka býti může. Tato wšak logika wseobecná opět na dwé se rozpadá, totiž: pauhau (pura). kteráž k powaze osoby myslící nijakž neprohlidá, a upotrebenau (applicata), ježto k wadám a překážkám člowěčího myšlení prohlíží, ukazujíc, kterak jim wywarowati, neb jich poodstraniti možno. Slujeť také pauhá, že swých prawidel nečerpá ze skušenosti, nébrž jediné z rozumu. en desigt notice in them it ever

# S. 4.

Máli pauhá wšeobecná logika přednášeti wšeobecná prawidla mysli, tehdy nemůže zaměstnáwati se předmětem pomyslůw, nébrž odtáhnuwší se jeho jakožto látky pomyslůw, jediné sformau jejich obírá se.

To, o čemž se mysli, sluje matizna, jinak látka (materia), způsob ale, kterým se to myšlení děje, slowe jeho doba (forma). Tak n. p. k soše, t. době Zeusowě, přináleží wšeliké příslušenstwí, jímž se sochau, Zeusa předstawující, stáwá, totiž zpanilé jeho jasné a přísné čelo, silné jeho obočí, prawice hromem ozbrojená; mramor ale, na kterémž doba řezbau wyražena jest, bude matiznau. Rowněž tak dá se w myšlení matizna od doby rozeznati. Myslímeli, tehdy slučujeme to, což rozmanito jest, w jednotu swědomosti. Rozmanitost, která se slučuje, jest matizna myšlení, a způsob, kterým z rozmanitosti jednota wzniká, sluje doba myšlénky. Řeknuli: »led jest studený,« tehdy mám pomysl; předstawy »led a studený« jsau jeho matizna; způsob, kterým w jednotu polaučeny jsau tyto předstawy, sluje či doba či forma jeho. Může se tedy říci, že pauhá wšeobecná logika odtálnuwši se wšelikého obsahu pomyslůw pauze s jejich dobau se obírá.

#### S. 5.

Logika obsahujíc prawidla wšeobecná, každému poznání prospíwající, jest wšem ostatním wědám základem; ona tedy může slauti proprawau (propaedeutica) ke wšechněm wědám jakéhokoli předmětu, poněwadž jednakaždá podlé těchto prawidel myslí pojata býti může.

Matizna (u Welesl. látka) zde užiwána w logickém aneb myslowědném smyslu, čelně proti době (forma). Hmota ať sluje tolik, co tělo, čelně proti duchu. Doba, wlastně jistý čas neb misto, u starých také za formu se klade. Rozmanitost, Manigfaltigkeit. Swědo most, Bewusstsein.

# S. 6.

Logika není toliko sudbau (Kritik), totiž sbírkau prawidel k rozsuzowání. Tato prawidla nejsauce dowoditelná, a nemajíce razu wšeobecnosti a nutnosti (newyhnutelnosti) na sobě, mohau ze zkušenosti čerpána býti, jakož n. p. zní prawidlo w krasowědě: aby předmětowé mrzutí a oškliwí pěkným uměním nikdy předstawowani nebyli; nebo slušně bychom haněli obraz opilého člowěka, an zwrací. Wšeobecná logika ale nebéře ze zkušenosti swých prawidel, nébrž z rozumu, jakožto mohutnosti mysliwé, a ze wlastních zásad, protož zasluhuje jména wědy dowoditelné, a netoliko nějaké sudby. Wěda wšeliká sluje strojidlo (organon), když nástrojem slauží k poznaní a wywedení jiných wěd; tak n. p. jest člowěkoslowí (anthropologia) strojidlem mrawnictwa upotřebeného (Sittenlehre), uwádějící w známost wášně a náružiwosti člowěčí, a ukazující kterak je zkrocowati možno. Pauhá wšeobecná logika, obírajíc se jedno s dobau myslének, nikdy pramenem poznání státi se nemůže, a tudíž se nemůže státi strojidlem některé wědy. Mýlilby se tedy ten, kdožby se w logice nadál dojíti wěcných poznání.

Logika jest jenom ředidlem (canon), totiž takowau wědau, kteráž nawrhuje, co o době jiných wěd sauditi sluší. Prawidlo, Regel; dowoditelný, demonstrabilis; nutnost, Nothwendigkeit, potřeba, Bedünfniss; ráz, Charakter; krasowěda, Aesthetik; mohutnost, Vermögen; zásada, Grundprincip.

### S. 7.

(Užíwaní rozumu může dwojí byti, jedno sprosté, druhé přemyslné; prwní není wědomo prawidel myšlení w odtahu jako druhé; protož také dwojí myslowěda se udáwá; jedna přirozená, druhá učenecká; nebude wšak myslowědce přirozeného, an teliko ten myslowědcem slowe, jenž prawidel myšlení w odtahu wědom jest.

Sprostý, gemein ; přemyslný, speculativ; přirosený, natürlich; učenecký, scholastisch; myslowěd či myslowědec, Logiker.

# **§.** 8.

Učenecká logika není od prostonárodní obsahem, anobrž toliko pronešením rozdílna. Učenecká pronáší prawidla podlé saustawy; prostonárodní podlé ponětí obecného lidu. — Kdo nějakau wědu pronášeti míní prostonárodně, musí prw učeneckau wědomost o ní míti.

Prostonárodní, populär; saustawa, systema.

#### S. 9.

Na druhau swrchu (S. 3.) doloženau otázku wěděti sluší, že logika jest wěda rozumowá (scientia rationalis). Wšeliké poznání (Erkenntniss) naše jest dwojí, buďto wědné (wissenschaftlich), nebo kusé (fragmentarisch). Wědau se wyrozumíwá saustawa poznání. Saustawa jest spojení rozmanitosti dle jednoho ponětí (Begriff); n. p. Koperníkowa saustawa planetní. Dobrowského saustawa rostlinná. -Kusé, různé poznání jest ono, kteréž nikoli saustawné systematisch), ale toliko náhodné spojení má, n. p. Buffonowo popsání zwířat. Nauky býwají čerpány z dwojího pramene, buďto z přezwědu (a posteriori) anebo z domyslu (a priori); tamto jest saustawa přezwěděných, zkušených wědomostí, tuto pak domyšlených; kdež wlastně u nás wěda slowe. Logika jsauc nauka domyslná, neboli wěda, sluje také pauhá, protože poznání swé jediné z rozumu wáží, a nic ze zkušenosti, a tudy jest částkau s mudrctwi neb filosofie.

Poněwadž wšeobecná logika pauhau dobu wšelikých poznání uwažuje, tedy moblaby i mudrctwím pauhodobným slauti (philosophia formalis).

#### S. 10.

Pauhá wšeobecná logika odtahujíc se wšeho předmětu myšlení, nečerpá swých nalezů nebo sad (Sätze) ze zkušenosti. Ona se nezaměstnáwá leč rozborem (analysis) počinkůw mysli při smýšlení, aby si oswědomila prawidla, dle kterých mysl naše zprawuje se. Pramen tedy pauhé wšeobecné logiky jest sám toliko rozum.

#### S. 11.

Poněwadž pauhá wšeobecná myslowěda swé nálezy čerpá pauze z rozumu, tedy dosahuje welikého stupně jistoty, a její nálezowé jsau *powšechni* a nutni.

# S. 12.

Nyní pozůstáwá ještě poslední otázka o rozwržení myslowědy. Pauhá wšeobecná myslowěda rozwracuje se na dwě části, a sice: 1) w prwotinnau myslowědu (logica elementaris); 2) w núwodstwí (methodica), a sluje jinak také rozbornictwem (analytica), protože se w ní prawidla rozumu rozbírají. Wšeobecná upotřebená logika sluje jinak také rozumowstwo (dialectica).

Prwotinná logika učí wšeobecným prawidlům myšlení wůbec, a wšelikým rodům pomyslůw: ponětí, úsudkůw a rozsudkůw. – Náwodstí podáwá zákony, dle kterých rozum z těchto matizen myslowých sworný a dokonalý celek působí.

Prwotinná logika mohlaby se přirownati k oné částce w mluwnici, která o klonění nebo o proměnách wšelikých slow jakožto prwotinných dílůw každé mluwy jedná a náwodstwí s onau částkau mluwnice, která pojení neb skladna slowe a slowce w průpowědi spojowati učí. Zřejmé jest, že prwotinná logika náwodstwo předcházeti musí.

#### S. 13.

K snadnějšímu přehlédnutí rozwrhu w logice služ toto ohlawení:

#### Myslowěda

- 1) přirozená; 2) učenecká.
- A) wšeobecná; B) zwláštní.
- a) pauhá či rozbornictwo; b) upotřebená či rozumowstwo.
- ") prwotinná;
- β) náwodstwí.

# I. Pauhá wšeobecná myslowěda

čili

Rozbornictwo.

# A. O prwotinné uce (doctrina).

#### S. 14.

Pauhá wšeobecná myslowěda má předestřiti prawidla, dle kterých mysl myšlénky zarozuje, a pak ma poukázati k zákonům, dle kterých rozum myšlénky we wědu spojuje. Powstáwáť tu předewším ta otázka: Co jest mysliti, a co sluje myšlením? Mysliti jest spojowati rozmanitost w jednotu swědomosti. Myšlení jest zplozowání upostředkowaných předstaw. Mohutnost mysli, skrze kterauž se ta jednota působí, nazýwáme umem (Verstand). Plodina tauto mohutností zarozená sluje pomysl (Gedanke). Myšlenka (das Gedachte) jest předmět pomyslu. Pomyslowé jsau předstawy (Vorstellungen). Při každém pomyslu sobě cosi předstawujeme, trojí wěc při tom rozeznáwajíce: 1) úsobu, totiž wlastně to jú předstawující sobě, což jinak podmětem (subjectum) předstawy sluj; 2) to což předstawe-

no jest, sluje *předmět* (objectum), o cemž swůj pomysl mám; 3) *předstawa* sama w sobě.

Na těchto základních mohutnostech založena jsau wšeliká jména duše, jako: mysl (mens), t. moc, která myslí (u jiných Slowanů též plodina té moci, t. pomysl), duch, wtip, hlawa, srdce (animus); o s o b a (persona) w potaze na wolnočinnost >

# S. 15.

Poněwadž logika zanáší se prawidly myšlení, tedy jenom poznáwawost bude předmětem jejího wyšetřowání; a poněwadž mohutnost poznáwací dwojí jest, totiž wyšší a nižší, a rozum w širším smyslu tau wyšší poznáwawostí nazwán býti může, tak jako smyslnost (Sinnlichkeit) poznáwawostí nižší sluje, a to proto, že tuto nižší poznáwawost s jinými twory máme obecnau, a pak że smyslnost naše rozumu teprw zásobu poskytuje, kterauž on pořádá a w umění wzděláwá; tedy jenom rozum bude předmětem myslowědstwa. - Smyslnost má dwa oddíly: smysl wnitřní (der innere Sinn) a smysl wněšný (der äussere Sinn). Aby mysl naše o čem pracowati mohla, jest třeba, aby nástroje našich smyslů zewnitřních aneb cidla (Sinneswerkzeuge) wněšnými předměty dojímána byla. Takowé dojmy neb wrážení, když jsme jich se oswědomili, slují čitím (Empfindung), jsauce příčina názorůw (Anschauung). Slowce názor sice od zření rodem pochází, nicméně wšeliké čití naše znamenati má.

Strom, který zrakem widím, sladkost, kterau na jazyku okauším, hudba, kterau slyším, wůně růžowá, kterau čenichám, obhrublost peníze, kterauž omakáwám; wše to působí názory. Názorowé w nás zplozují předstawy (Vorstellungen). Císař Alexander byl tehdáž naším názorem, když oko naše nan zřelo; nyní jest jedno předstawau pauhau, když podobu jeho si předstawujeme.

Rozdil činí se mezi mohutností (Vermögen, facultas) a mocí (Kraft, vis). Mohutnost jesti wnitřní důwod možnosti w některé wěci, moc jest důwod skutečnosti w ní. Síla jest moc tělesná. Myslowěda jedná o umu a rozumu co o mohutnosti poznáwací; člowěkoslowí (anthropologia) o mocech.

#### S. 16.

Majíli předmětowé nás dojímati, tehdy musíme míti wnímawost (receptivitas), a z té příčiny sluje smyslnost naše, která k čití swému dojmůw potřebuje, trpná (passiva). Mysl wšak naše nenazírá jako smyslnost, neposkytujíc žádného čití, protož také není trpná, nébrž činná (thätig).

Činnost wšak její není takowá, jako činnost obraznosti (Einbildungskraft), která na poskytnuté čití býwá obmezena; neboť mysl je o swé włastní ujmě a zákonech pořádá a jewí, protož prawime, že jest samočinna, a při swobodné wolnočinosti (spontaneitas).

#### S. 17.

Aby mysl naše nekterau předstawu sobě zplodila, potřebuje názorůw, kteréž, jakožto látku swau, od smyslnosti přijímá, a kteříž tu powahu do sebe mají, že rozmaniti jsau. Mysl naše spojujíc takowau rozmanitost w jednotu swědomosti, plodí nowé předstawy. Předstawa spojením rozmanitosti powstalá sluje pojem neb ponětí (conceptus), od pojímání toho, což rozmanito jest. Ponětí jest předstawa předstawy, neboli upostředěná předstawa; n. p. mámli názory: dubu, lípy, buku a t. d., tehdy mysl z těchto rozmanitých názorůw jedinau předstawu, totiž strom sobě twoří. Stejným způsobem sobě mysl naše počíná, kdykoli úsudek neb rozsudek činí, wždy rozmanitost w jednotu swědomosti spojuje.

Pomyslem může slauti nejenom wšeliká předstawa, ale i také úsudek a rozsudek. Mysliti tedy nic jiného není, než spojowati rozmanité předstawy w jednotu swědomosti. Třeba tedy také, abychom swědomi byli tohoto spojowání w mysli naši, neboť podmět (subjectum) myslící jest to já, kterému swědomost přináleží.

# I. Hlawa.

O wšeobecných zákonech umu wůbec.

# **§.** 18.

Pauhá wšeobecná logika má udati zákony, dlé kterých si um při sboru (synthesis) rozmanitých předmětůw počínal, což jinak se státi nemůže, leč se to slaučení rozebere, abychom tyto zákony sobě oswědomili.

#### S. 19.

Wšeliké myšlení z ohledu umu jest trojí, buď možne (möglich), buď skutečne (wirklich), huď nutne (nothwendig). Rozmanitost buď může w jednotu swědomosti spojena býti, jest myslitelná (denkbar), nebo již jest w jednotu spojena, totiž myšlená, nebo jest nutno, aby w jednotu swědomosti přišla; n. p, pro Hotentota jest pojem
nejlepšího řízení možný, pro Rousseau byl skutečný, pro
toho, jenž ho sobě z předeslaných nálezůw neb sad wywodí, jest nutný. Protož jest také trojí zákon umu: dle
možného, dle skutečného, a dle nutného. Nutné jest, což
na opak se mysliti nedá.

# §. 20.

Že tyto zákony nemají pramene swého ze zkušenosti, nébrž toliko z umu, již napowěděno jest. Zkušenost jest jedno toliko důwod oswědomění jich sobě, ale um jest důwod jejich jsaucnosti (existentiae).

Sady, které žádných důkazůw nepotřebují, nébrž samy od sebe, jak nejprw se nahlédnau, chápány býwají, slují zásady (principia, Grundsätze). Nebo wšeliký důkaz bylby jenom kolo, w němžby se týchže zákonůw užíwati musilo, kteřížby se dokazowali. Tyto zásady jsau nejwyšší, proto že wšecko myšlení naše jimi se rídí.

### S. 21.

Předstawy, z nichž jedna něco turdí (affirmat), což druhá zapírá (negat), slují protiuné (entgegengesetzt); n. p. pěkný a nepěkný. Ze dwau protiwných předstaw ruší jedna druhau. Předstawy, které sebe neruší, slují shodné (einstimmig).

#### S. 22.

Prwní zásada, neb základní prawidlo umu dle myslitelného jest tato:

Shodné předstawy mohau we swědomosti w jednu předstawu spojeny býti, protiuné nemohau w jednu představu býti slaučeny.

Prwní částka této sady sluje zákon shody (principium identitatis), a druhá zákon neshody (principium contradictionis). — Twrdý a dřewo jsau shodné předstawy, a dají se w jednu předstawu, totiž: twrdé dřewo spojiti. — Dřewo a kámen, nebo dřewo a železo, jsau protiwné předstawy, a nemohau býti slaučeny, abych mohl říci buď kamenné dřewo, neb dřewěné železo. Dá se sice říci: zkamenělé dřewo, protože zkamenělý a dřewo wěru shodné předstawy jsau.

# §. 23.

Myslitelnost neb nemyslitelnost podané rozmanitosti stanowí se zákonem shody neb neshody. Myslitelnost záleží na tom, jakáže jest ona rozmanitost, která slaučena býti má, zdaliž shodná neb neshodná, a ta jakost se přemítáním (reflexione) zhledáwá. Což myslitelné, sluj logická nemožnost. Jinak logická možnost slautiby mohla i logickau něcotau (ens), tak jako logická nemožnost logickau nicotau.

a) Rozdíl jest mezi logickau wěcnau (realts) možností a nemožností. Logická nemožnost toho, čehož mysliti nelze, jest wždy spolu také wěcna neb skutečná nemožnost, n. p. čtwerohranný kruh ani logicky ani skutečně neb wěcně možen není. Neboť aby něco logicky možno (myslitelno) bylo, ničeho potřebí není, než aby žádné neshody w sobě nezawíralo; máli ale wšak cosi wěcně možno býti, tehdy jest dlužno, aby se stanaucími skutečně we swětě wěcmi se shodowalo. Logická možnost snáze se poznatí dá, nežli wěcná; z logické možnosti

nedá se wżdy twrditi możnost wecna; u p. zlata hora jest logicky można, ale ne wecne, an wskutecnosti nikde se neualeza. Plawba w powetri byla toliko logicky można, dokud Blanchardowym wynalezenim wzduchowych mieńw nezwecnela (neuskutecnela).

b) Neshoda dwau pomyslůw může býti dwojí: jedna záporná (contradictorium), druhá odporná (contrarium). Dwa pomyslowé jsau sobě záporně protiwni, když, co jeden klade a twrdí, druhý přř a zamítá; n. p. pěkný a nepěkný, zralý a nezralý. — Odporně protiwni jsau tehdáž, když jeden pomysl druhý nejenom zamítá, ale také cosi zcela jiného na jeho místě klade; n. p. žlutý a čerwený — čerwenost neruší toliko žlutosti, ale klade na místě jejím ještě jinau jakausí wěc. Odporná neshoda jest wždy také zápornau, ale záporná nebýwá odpornau.

#### S. 24.

Druhý zákon myšlének jest zákon dostatečného (principium rationis sufficientis). W tecko co se myslí, má dostatečný důvod.

Důwod (Grund) jmenuje se w logickém smyslu to, z čeho se něco poznáwá; následek (Folge) to, co se poznáwá; n. p. ze hrochu, kterýž slyším, poznáwám, že z děla wystřeleno bylo; předstawa hročhu jest mi důwodem předstawy o wypálení z děla. Dotčený zákon se dá i takto wyslowiti: Každé slaučení rozmanitá w jednotu swědomosti musí dostatečný důwod míti. Tak n. p. w tomto úsudku: »Růže předemnau ležící jest čerwená« skutečně se wyjadřuje slaučení předstaw, a dle stanoweného zákona má býti důwod jistý k tomuto spojení, kterýž jiný není, nežli pohled mých očí.

Zde sluší rozličnost znamenatí mezi důwodem a příčinau wěcnau, a mezi následkem logickým a skutkem (Wirkung). Důwod logický jest jedno důwod jeho poznání; příčina wěcná jest příčina, za kterauž něco jiného newýhnutelně se státí musí; u p. wypálení z děla jest příčinau hrochu, t. j. položímli wypálení, dlužen jsem položití hroch. Příčina se týka skutečných wěcí, důwod jenom předstawy. Může sice příčina wěcná státí se důwodem mé předstawy, u po wida wypálení z děla, očekáwalbych hrochnutí; ale i skutek mohu za důwod ku poznání příčiny položití, jako kdy slyším hroch, wypáleno dělo býtí prawím.

Zákon dostatečného důwodu jest tedy rozličen od zákonu příčinnosti (causalitas). Tak jako prwní zákon směřuje k možnému spojení rozmanita skrze mysl, tak tento druhý směřuje ke skutečnému we zkušení. Zde jediné o logické skutečnosti se jedná.

#### S. 25.

Třetí zákon myšlení jest: Zákon wylaučeného třetího (principium exclusi tertii vel medii inter duo contradictoria), totiž: jeden každý pomysl dá se s jednau ze dwau sebe popírajících předstaw slaučiti. Tento zákon še týka nutného neb newyhnutelného spojení w jednotu; ačkoli i tato nutnost jenom logická jest. S pomyslem člowik wżdy jedna ze dwau sebe rušících předstaw dá se spojiti, n. p. rozumný nebo nerozumný, čtweronohý nebo nečtweronohý, žiwočich nebo nežiwočich. Tento zákon mohl by se i zákonem určitelnosti (Bestimmbarkeit) nazýwati. Ostatně wšaký se k prawdě toho zákona přizná; nebo kdo smí příti: že Brož jest buď zdráw nebo nezdráw, učen neb neučen? Toliko tu stříci se potřeba, aby protiwnost odporná dwau předstaw newzala se za protiwnost zápornau; tak tedy nelze říci: Brož jest buď černý nebo bílý, jelikož bílý a černý jsau sobě odporně protiwné předstawy, a netoliko záporné; alebrž: Brož jest buď černý nebo nečerný. Pročež má platnost tento wšeobecný wzorek toho zákona: A jest B, nebo ne B.

Když se tento zákon nazýwá zákonem určitelnosti, tehdy se to děj s tau wýhradau, že předmět jistými znaky wyjádřený nenabýwá wšestranné určenosti; u p. mysle sobě swět jakožto dokonalau celotu zůstawuji bez určení, jestli swět konečný neb nekonečný, poněwadž mi důwod k určitosti zchází. Staneli se wšak předmět názorem, tehdáž owšem jest i určitější; tak u p. swět w názoru jest arci nekonečný, jelikož pátrajícímu w něm nikde se nenaskytne hranice času nebo prostory.

#### S. 26.

Tři tyto zásady wšeliké myšlení naše w sobě zawírají a ku každému předstawení se wztahují. Nyní wyšetřujeme rozličnost myšlének, a prawidla, kterými se um při zplozowání jich zprawuje. Wšeliká ale prawidla takowá že oněm hlawním a nejwyšším zásadám podrobena budau, samo sebau se rozumí.

Tyto zde wystawené zásady co základní zákony mysli

působí úplnau celost jako články jednoho stroje stanowíce dobu každého prawidelného myšlení a tudy také každé wědecké saustawy wrážejíce kořeny do wšech wěd.

Bezzápornost a důslednost jsau powšechná sudidla prawdy, podlé kterýchž shoda a swornost myslének se dá powáżiti. Prawda záleží wůbec we shodě předstaw a poznatků. Powstalali ona ze přiměřenosti našich předstaw a poznatků prawidlům pauhého myšlení, tehdy jest prawda dobná neb logická; powstalali z příměřenosti swé k prawidlům matiznowého myšlení, tehdy jest látečná neb metafysická. Nemůžeť tedy prawda jinako sauzená býti leč skaumáním seřaděných smyslů, zdali kladení, zprotiwení a spojení podlé dotčených zásad se stalo, a pročež bezzápornost a důslednost do sebe má. W takowé případnosti jsau naskytlé pomysly po swé době prawé. Nenásleduje wšak z toho, žeby naskytlé pomysly také podlé swého obsahu byly prawé, majíce předmětnau platnost do sebe, kteráž jinými zákony sauzena býti musí. Kdyby wšak pomyslowé podlé swého obsahu tak zpořádání byli, žeby se oněm zásadám na prosto nepodrobowali, nemohauce na sebe bez záporu a nedůslednosti potahowáni, aniž w saustawu na prosto sworných předstaw a poznatků zaujati býti, tehdyby ani podlé swé látky prawdau slauti nemohli.

#### S. 27.

Předstawa jest trojího rodu: 1) ponětí; 2) úsudky; 3) rozsudky Swým místem lépe wyswètleny budau, zde toliko k hlawním znakům poukážeme. Pojem (Begriff) jest tak jako názor toliko jedinaká předstawa, ale ne jako názor jenom jediného předmětu, nébrž předstawa wíce předmětůw pojímající, odkudž slušně pojem nebo ponětí sluje, přitom jest ona postředkowaná, ježto názor bezpostředně (unmittelbar) wzniká. Předstawa člowěk jest ponětí; ačkoliw jest jenom jedinaká předstawa, wztahující se ale ke mnohým předmětům, a zawírající w sobě Wíta, Brože, Hrona a t. d. Toho ponětí člowěk nelze dojíti bezpostře-

dně, nébrž postředně, totiž nazíráním na tyto jmenowané člowěky.

Úsudek (Urtheil) jest spojení několika předstaw wyjádřených w jednotu swědomosti. Řeknuli n. p. Bůh jest wšemohaucí, tehdy udáwám, že pojmowé Bůh a wšemohaucí w jednotu swědomosti se słaučiti dají.

Rozsudek (Schluss) jest snětí několika úsudkůw, jakožto důwod a následek spojených, n. p. wšiekni lide jsau smrtelní; Wit jest člowěk: tedy smrtelný. Rozsudek se od ponětí rozeznáwá, že není jedinkau předstawau; a od úsudku, že má w sobě úsudky jeden z druhého wyplýwající.

# **Ş.** 28.

Nyní podáwá se nám k rozwržení mohutnost postředkowaných předstaw, kterauž umem neb rozumem w širším smyslu (wiz str. 24.) jmenujeme, a sice:

- 1) W um (Verstand) w užším smyslu neboli mohutnost, kteraužto, co zwláštního jest, wšeobecně wyjadřujeme; tak n. p. um jewi swau činnost, když z pázoru Wita, Brože, Hrona a t. d. ponětí tlowěk sobě twoři.
- 2) W saud (Urtheilskraft) anoboli mohutnost, kterauk to, co zwlastniho jest, pod wšeobecnost podbiráme. Saud by byl na příklad čjaný w tona rozaudku: Wžichni lidá isau amrtelní; Wit jest člowěk: tedy jest smrtelný.
- 3) W rozam neboli mohutnost, kterauž to, co zwláštního jest, we wšeobecném poznáwánie. Rozum (Vernunk) jest činný, když tuto zwláštní propowed Wú jest smrtelný we wšeobecném nálezu: wšickni lidé jsau smrtelní, pozná, wáme a odtud powodíme.

Nemněme ale, že myšlení naše rowně tak wrstewně a po rozdílech se děje, jakož jsme tuto um swůj rozwrhlí; w působení swém jsau tytu mohutnosti skôro wždy sworné a saučinné. Rozdílnost wšak we skutcích našeho umu podáwá nám nawržení k trofimu oddělu našeho pojednání, a sice: a) o ponětích: b) o úsudcích; c) o rozsudcích.

#### II. Hlawa.

O wšeobecných zákonech amu zwláště.

S. 29.

a) O ponětích čí pojmech a wznikání jejich.

Ponětí nebo pojem jest předstawa, která spolu pojímá několiko předstaw jim w jednotu spojených. >

**c.** 30.

Prwní otázka, která se naskýtá, jest: Kterak ponětí se plodí? Ponětí jest odplemeněný pomysl, a přičiněním umu našeho býwá zplozeno. Příkladem působení našeho umu při takém odplozowání budiž následující případnost. Chtělilibychom, widauce jedli, jabloň, dub a t. d., z názorůw různých odtwořiti sobě pojem strom, který by wšem těm názorům obecný byl, tehdy budeme pozorowati těchto nazorúw, abychom je a jejich částečné předstawy, kteréž znaky (Merkmale) jmenujeme, naležitě oswědomili; pak dlužno je srownati wespolek, aby se widělo, w čem se shodují a w čem se liší, což premítáním slaj; potom potřebí odtahnauti se toho, w čem lišni jsau, totiš rozličnosti w listech, kure, kmenu a t. d. a opáčně to, w čem se shodují, wytyčiti a oswědomiti sobě; totiž že jsau strojití hmotowé, majíce wětwe, kořeny a t. d. Ku postedu ať se spojí w jednu předstawu tyto wytyčené a, odtažené předstawy (znaky), jestli jich několiko, z čehož ponětí stnom powstawa.>

S. 31.

Naše prwotná ponětí pošla patrně z názorůw; druhostranně příti ale nelze, že nejenom z pauhých názorůw, alebrž i z jiných již nabytých ponětí se plodí. Srownámeli n. p. pojmy: lew, wlk, liška a t. d. wespolek, a odlaučímeli znaky, w kterých se tito pojmowé liší, sňawše znaky shodné, tehdy obdržíma pojem drawého, čtwcrnohého zwířete, kterýž bezpostředně z pojmůw oněch pošel.

#### **S. 32.**

Z některého udalého ponětí, mnohé znaky majícího, wypauštěním jednoho neb wíce znakůw opět nowé ponětí wzděláno býti může, n. p. z ponětí drawá čtwernohé zwíře, wypuštěním znaku čtwernohé mohu dojití ponětí drawé zwíře. To sluje odtahowání logické (abstractio logica).

Rozeznáwati sluší odtahowati se čeho (abstrahere ab aliquo) a odtahowati něco (abstrahere aliquid). Ono wyznamenáwá wypadstěti předstawy ze swědomosti, a toto znamená přiwinowati kunyšli částky předstawy; n. p. odmísímli, zpatřuje duby, jedle, jabloně a t. d. to, což rozdílného w nich jest, tehdy se toho odtahují, pauštím mimo sebe, a což obecného mají w sobě, to odtahují k mysli a swědomosti, když si příwádím, totiž že mají káru, kořeny, wětwe a t. d., z čehož ponětí stromu nabýwam.

#### S. 33.

Andrew Grand

Ctwero tedy weci jest potřebno ke zplození nějakého ponětí: 1) Srownání několika předstaw w mysli. 2) Odmísení wšeho toho, což společného mají. 3) Odtažení se wšeho toho, což w nich rozdílno jest. 4) Sboriodmíšených znakůw w jednu předstawu.

#### Jon of So. 34 was to be a few to

Zplozený pojem must wšem těm předstawám, z nichž pošel, přináležeti a přislušetí, n. p. ponětí *člověk* must příslušetí Wítu, Zděnku, Hronu a t. d.

#### See 1 m 8. 135. gar 8 g de 90 ca

Z hotowého ponětí, twoře wypauštěním některého znaku opět nowé ponětí, mohu u wypauštění wždy dále a dále pokračowati, až přijdu k takému pojmu, z něhož wypustiti ničeho wíce nelze: takowý pojem žádných znakůw wíce nemající bylby nejwyšší. — Naproti tomu bych opět mohl také sestupowatí a wždy, přičiňowáním nowých znakůw nowá ponětí ploditi, w čemž nekonečně pokradowati lze.

#### S. 36.

Wšeliké pojmy z názorůw zplozené slují podané (conceptus dati), jaké adtažené (abstracti), jsauce rozliční od

pojmůw učiněných (conceptus factitii), kteří spojením několika obraných znakůw powstáwají, n. p. člowěk, rostlina, strom, jsau dané pojmy, naproti tomu ponětí prawého úhlu jest ponětí učiněné. Toto působení mysli jmenuje se složení logické (compositio logica).

#### S. 37.

Twoření pojmůw stáwá se úsudkem; neboť odlaučené znaky, z nichž ponětí twořím, přikládají se jakožto, přísudek (praedicatum) jednakým předstawám.

#### S. 38.

#### O znaelch pajmåw.

Znak (Merkmal) jest částečná předstawa, dle které se jeden pojem od druhého rozeznáwá, n. p. w ponětí člowek jsau znakowé: žiumčich a rozumný. Jeden každy pojem se může státi znakom jiného pojau, a wšeliký znak nie jiného není nežli pojem a předstawa, a mysliti nie jiného není, nežli předstawowati squě skrze znaky.

# S. 39.

Wšeliká předstawa může tento čtwerý pohled míti, buď se táži, ku kolika předmětům se wztahuje, a tu ji powahuji dle kolikusti (quantitas), a nebo jaké má wlastnosti, a to sluje jakost (qualitas), w jaké srownalosti stojí s jinými předstawami, a to sluje potaha (relatio), anebo w jaké poměře stojí s myslí, a tomu wzdějme způsobowost (modalitas).

#### **S. 40.**

<Die koukosu rozwrhují se znakowé w osobline (eigenthämliche) a obecne (gemeinsame). Osobliwý znak jest, když jedno jedinému předmětu přísluší, n. p. svátý jest osobliwý znak Bohu. Obecný jest znak, když mnohým předmětům přísluší; n. p. znak žiwočich přísluší psům, kočkám, hadům a t. d. »</p>

### S. 41.

Dle jakosti dělime, znaky w twrdicí (bejahend) a zapírací (verneinend). Znak twrdicí jest ten, kterým se něco rutečně klade, n. p. čerwený, zapírací jest ten, kterým se opowidá, že předmětu něco nepřináleží, n. p. nesmrtelný. Zde ale jedná se jenom o záporu logickém, a nikoli o záporu wěcném; může sice někdy logický zápor státi se záporem wěcným, n. p. nesmrtelný; ale někdy býwá logický zápor wěcné twrzení, n. p. nesmrtelný. Smrtelný jest po logicku twrzení, ale w samé wěci jest zápor; a nesmrtelný byl by logický zápor, ale wěcí jest twrzení.

#### S. 42.

Dle potahy jsau znakowé 1) buď wnitrní, když předmětu samostatnému přislušejí, n. p. rozumný; buď wnêšní (zewnitřní), když se mu připisují z ohledu jiných předmětůw, n. p. znak syn. Wněšní znakowé znějí také potažiti, neb potahy (relationes, Verhältnissmerkmale). 2) Znaky, jsauce poważowany mezi sebau, mohau byti seradine (téřadné, sauřadné, coordinatus), nebo podřaděné (podřadné, subordinatus). Seřadění znakowé jsau, kteří pospolu wzati nějaký pojem wynášejí, n. p. rozumný a žiwočich jsau seřadění znakowé člowěka. Sejmemli je wšecky w jedno, učiní se skopení (aggregatum), z něhož celkost (totalitas) pojmůw se rodí. Tato celkost wšak není u wšech ponětí možna, dokonce u těch, jichžto ze zkušenosti nabýwáme; n. p. u zlata nemůžeme se honositi, že již wšecky seřaděné znaky známe. Podřadění znakowé jsau ti, kteří postředkem jiného znaku w ponětí se zjewují; n. p. rozumný a žiwočich jsau seřaděné znaky w člowěku, ssawý byl by znak podřaděný pod znak žiwočích. Při znacích podřaděných můžeme buďto wzstupowati (progredior), nebo sestupowati (regredior).

Wzstupujíce rozdrobujeme znak, abychom znaky w něm obsažené nalezli; toto rozbírání jest konečno, jelikož nám jedno tak dalece rozbírati možno, jak dalece znásobení (Zusammensetsung) stačuje. Poněwadž rozborem nalezený znak jest důwod ku poznání rozebraného ponětí, tedy se říci může, že řada (Reihe) podřaděných znakůw že strany důwodů (a parte ante) jest konečná, proto že důwodu před následkem mysliti třeba. Řada podřaděných znakůw

býwá sestupná (regressiv), když k hotowým znakům nowých se přičiňuje; n. p. kdybych k ponětí člowik přidal znak učený, bohatý a t. d., tato řada ze strany následku (a parte post) jest nekonečná, protože přibíraje nowých znakůw nekonečně mohu pokračowati. 3) Z ohledu potřebnosti a užitku může býti znak árodný (fruchtbar), nebo jalowý (leer). 4) Z ohledu swého počátku mohau znakowé býti rozborní (analyticus), nebo sborní (syntheticus). Onino jsau částeční znakowé skutečného ponětí, kteréž sobě myslím, tito wšak možného nebo budaucího, kteréž teprwa zamýšlím, které sborem nowých částí wzniknauti má, n. p. když si stwořím ponětí trojúhelníka stejnohraného.

#### S. 43.

Dle způsobowosti jest znak buď jestotný, totiž neproměnný (essentialis), jehož nelze odlaučiti bez přerušení celého ponětí předwrženého, n. p. tříhrannost jest podstatný a jestotný znak trojúhelníka. Tito jestotní znakowé ale buďte wnitřní; jelikož wněšní znakowé mohau proměněni býti bez přerušení předmětu, když se promění druhý, skterýmž se dříwe srownáwal; n. p. skoroběhý byl by znak člowěka z ohledu zdlauhawé želwy, tento znak ale obratí se w znak zpozdilosti, budeli člowěk s koněm nebo jelenem srownáwán. Naproti neproměnným, jestotným, newyhnutelným znakům čelí znakowé proměnní, náhodní, mimojestotní (ausserwesentliche) znakowé; n. p. učenost byl by jedno náhodný znak člowěka.

#### S. 44.

Jestotní znakowé jsau jednak základní (notae essentiales constitutivae) nebo následní, jinak přídateční (consecutivae, Attribute). Prwní jsau znakowé wnitřní, kteří wšem ostatním býwají základem a rodidlem; n. p. w ponětí člowěk jsau žiwočicha rozum základní znakowé. Následní nebo přídateční znakowé jsau wnitřní znakowé, kteří ze základních se rodí a pocházejí. Takowý znak následný člowěka jest tělesná strojitost (organismus), která ze základního znaku žiwočich následuje.

1) Příznak logický rozeznáwejme od příznaků krasowědných, kterėžto k hlawnimu pomyslu připojeny býwají, aby mu wice zřetelnosti a žiwosti způsobily; n. p. orel hromy zhaubné w pazaurech držíci, býwá příznak mocného nebes wládce.

2) Rozdíl jest mezi jestotau (Wesen), přirozenosti a přirodau. Jestotau jest to, co k předstawení některé wěci newyhnutelně náleží; přirozenost, co k její jsaucnosti (existentia) náleží; příroda jest we stworách se zjewující moc. Protož mluwíwá se o jestotě pomyslůw a ponětí, o přirozenosti koňůw, o krasotách přírody.

#### S. 45.

|                      | Znaky nějakého        | předmětu jsau:                        |
|----------------------|-----------------------|---------------------------------------|
| nutné ,              | jestotné,             | náhodné.                              |
| základní,            | příznaky              | wnitřní, wněšné,<br>modi, relationes. |
| obecné,<br>osobliwé, | obecné,<br>osobliwé.> |                                       |

#### S. 46.

#### O kolikosti pojmůw.

Kolikost pojmůw jest dwojí: jedna dle rozsahu (extensio), a druhá dle obsahu (intensio); pročež i pojmy pod dwojím oddělem státi budau. Říká se: Ponětí pojímá sebau předstawy, když jim spolu za znak slauží, kdež předstawy tyto jeho rozsah wyplňují; n. p. ponětí žiwočich slauží za znak koni, lwu a wšem čtweronohým zwířatům a t. d.: ono je tedy sebau pojímá, a jeho rozsažitost se k nim wztahuje.

Říká se opět: Ponětí obsahuje předstawy w sobě, když w něm jakožto částečné předstawy se nalézají, a tehdáž stanowuje se jeho obsah; n. p. ponětí člowik má swůj rozsah wztahující se k lidem bílým, černým, snědým, a t. d.; jeho obsah se ale wynáší částečnými předstawami žiwočich a rozum. Čím wíce předstaw jaky pojem sebau pojímá, tím wětší jest jeho rozsah, a čím wíce znaků w sobě obsahuje, tím wětší jest jeho obsah.

Předstawy, kteréž pojem jaký sebau pojímá, slují jinak také jeho okres neb okršlek (sphaera); n. p. wšickni učení a neučení lidé jsau okres ponětí člověk.

#### S. 47.

Prawí se, že ponětí obsahuje w sobě předstawy, když se w něm jakožto znaky wynalézají; n. p. ponětí lew obsahuje w sobě ponětí neboli znak drawé zwíře. Předstawy pak, které se w ponětí zawírají, wynáší jeho obsah. W každém ponětí w opačné poměře (im umgekehrten Verhältniss) čelí obsah proti rozsahu. Čím wětší býwá obsah, tím menší jest rozsah, a čím menší býwá obsah, tím wětší jest rozsah, n. p. ryba má menší rozsah nežli žiwočích, ale wětší obsah, totiž wice znakůw nežli ponětí žiwočích; a drawá šelma má wětší rozsah, nežli ponětí lew, wšak ale menší obsah nežli on.

Tak tedy wètšina w ohledu na obsah wleče za sebau newyhnutelně menšinu na objem a zase na opak. Může se tedy práwem říci: Čím wyšší pojmy, tím chudší; čím nižší, tím bohatší. Skrowným počtem pojmů a téměř samotným jedním (něcota, wěc) dá se wšecko, cokoli mysl chápe, přehlédnauti. Ale běda tomu, kdo swé umění takým skrowným počtem pojmů obmezil. Zajaw wšecko, nezajímá téměř ničeho. Přehlídáli wšecko, hledí jako do nekonečné pustiny. Odtud pochází mělkost encyklopaedního umění, když s podobným poznáním zvláštních wěd spojeno není; prawě tak, jako swětlu wsažiwosti ubýwá, čím wětší přostor ozařiti má a jarkosti mu přibýwá, čím těsnější okres jeho záření jest.

#### S. 48.

Pojmy, nijakých znaků nemající, slují prostojednotné (absolut einfach); n. p. pojem nic, jednota, něco, jichžto rozebrati nikterak nelze. Ponětí slují násobná (zusammengesetzt), která několiko znakůw w sobě obsahují, a rozebrati se dají; tudy jest ponětí člowěk násobno, zawíraje znaky rozumný a žiwočích. Jednotných ponětí nabýwáme

piemitkau (reflexio) a odtaženime Ke zplozowání jich netřeba sboru, ačkoli samy ku sboru slauží.

sažitá kolikost pojmu býwá tím wětší, čím wíce znaků w sobě zawírá, a tím menší, čím méně jich w sobě obsahuje. W jednotném pojmu nelze různých znaků rozeznati: rozeznání jich děje se toliko w násobném. Objasnění (declaratio) stáwá se tehdáž, když se wyjádřila wsažitá kolikost pojmu. Objasnění jednotných pojmů není tedy možno.

Rozsáhlá kolikost pojmu jest opět tím wětší, čím wíce předstaw w sobě zawírá a na opak tím menší, čím jich zawírá méně, budelí okres pojmu na prosto nejmenší, žádné předstawy jiné w sobě nezkrýwaje, tehdy sluje pojem jednotliwý (individualis), splýwaje s názorem předmětů. Wyjádření rozsáhlé kolikosti w pojmu sluje rozdělení (divisio), čímž se pojem pojmu podřaduje, z nichž jeden wyšším a obecným a druzí nizšími a zwlaštními pojmy se stáwají. Jednotliwí pojmowé nedají se děliti.

#### S. 49.

#### O jukosti pojmůw,

ZJakost pojmu záleží we wědomosti, kterauž o něm nebo o jeho znacích máme. Otázka jest: Zdaliž a kterak jich swědomi jsme? a tudy se dělí pojmy w temné a jasné.

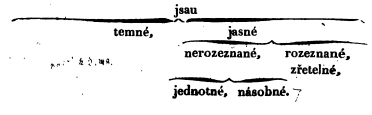
Temne pojmy jsau takowé, kteréž upostředěnau swědomostí chápáni býwají; jasne jsau ty, jichž bezpostředně býwáme swědomi. Postředkowaná swědomost nepostačuje k rozeznání jedné předstawy od druhé, bezpostřední ale k tomu postačuje. Přiházíwá se, že potkawše se s kýmsi prwním pohledem k němu lneme a náchylností jati býwáme za nějakau temnau předstawau, snad že podoben jest těm, kteréž milujeme. Nebo mne někdo o něčem přeswědčuje tak, že mu sice odpírati námitkau nemohu, ale přece čímsi na rozpaku držán jsem, že mi na jeho prawdě z cela uztrnauti nelze. Tehda se řídime wždy kterýmsi temným pojmem nebo předstawau. K předstawám temným čte se i tušení (Ahnung).

#### S. 50.

Jasné pojmy se rozwrhují w rozeznané (distinctus), a w nerozeznané. Rozeznané (zřetelné) jsau ty, jichžto znakůw jsme náležitě swědomi; n. p. zřetelný, rozeznaný pojem člowěka mám, moha udati jeho znaky, totiž: že jest rozumný a žiwočich; kdež ale znakůw udati nelze, jest pojem nezřetelný, nerozeznaný. Člowěk sprostý míwá mnoho pojmůw nezřetelných; slyše příběh jakýsi o podwodu a nátisku, hned powí, co sprawedliwého a co nesprawedliwého w něm býti saudí, ale neřekne nam, což práwo jest a co bezprawí. Když ale nezřetelnost pojmůw pochází odtud, že znaky jejich nejsau w naší swědomosti náležitě zpořádány, tehdy sluje pojem zmatečný (verworren).

Temnú ponětí mohau objasnětí, když k nim swau pozornost přičiníme; naproti tomu ale mnohé jasné pojmy
se časem zatemňují, když swědomosti moc znenáhla slabne a tuchne, až konečně přestáwá býti bezpostřední.
Jasné pojmy jednotné, n. p. krása, nemohau až k samé
zřetelnosti powýšeny býti, poněwadž žádných zwláštních
znakůw w sobě neobsahují. Zmatečné pojmy mohau uzpořádáním znakůw we zřetelné obráceny býti.

# §. 51. Pojmy dle jakosti



#### S. 52.

O temných pojmích w logice jednati se nemůže proto, že jich wšeobecnými prawidly měřiti nelze.

#### S. 53.

∠Pojem může míti zřetelnost jednu logickau a druhau krasowidnau. Logická udáwá znaky w něm; n. p. člowěk jest žiwočich rozumný. Krasowědná ale jest toliko názorem, a záleží w žiwosti; n. p. oko jest zrcadlo duše. ~

#### S. 54.

Zřetelnost prawíme býti tehda w pojmu, když jeho znakůw jsme wědomi. Pojem může ale dwojnásobně zřetelným se činiti, buď udáwaním w něm obsažených seřaděných nebo sauřadných znaků, n. p. člowěk jest rozumný žiwočich, anebo wyhledáwáním znakůw již we znacích známých, totiž skrze podřaděné nebo podřadné znaky. Tudy může zřetelnost pojmůw míti rozličný stupeň, wedlé toho, jak daleko u wyšetřowání podřadných znakůw se pokračuje; n. p. člowěk jest rozumný žiwočich, jest pojem w prwním stupni zřetelnosti; naleznuli opět znaky žiwočicha a rozumu, totiž řka: žiwočich jest strojitá jestota o žiwotě a čitelnosti, a rozum dowolná mohutnost předstawowací, tehdy mam druhý stupeň, a dle toho by se i ještě dále pokračowati dalo.

#### S. 55.

Dale může býti zřetelnost buď rozborná (analytica) nebo sborná (synthetica). Rozbornau zřetelnost sobě ziskám, když daný pojem w jeho znaky si rozdrobím, n. p. pojem powaha nalezna, že jest to jednaní wedlé nepromennych prawidel. Na této rozborné zřetelnosti záleží sokratické nawedení. Sborné zřetelnosti ale nabýwáme, když danými prw znaky pojmu konečně docházíme, kterato zřetelnost panuje nejwíce w ponětích twořených, n. p. Urojuhelník, kterýmžto wyrozumíwam obrazec třemi rownými hranami zawřený. Také tehdáž se nazýwá zřetelnost sborná, když k danému pojmu tepruwa nowé znaky přidáwám; což se s poznatky děje ze skušenosti nabytými, n. p. ponětí zlato může se mi státi rozeznalejší, když k obecně známým znakům žlutosti, tihoty a tažitosti přidám: že se zlato rtutí rozpauští, a dewatenáctekrát těžší jest nežli woda. Tudy se pochopí to prawení: nějaké po-

A ...

znání zřetelné jsem učinil, anebo poznání zřetelné jsem zplodil. Onono se stáwá rozborem (analysis) a toto sborem (synthesis). Wšaký rozbor musí býti předcházen sborem, bychomť i wědomím swým ho neobsáhli.

#### S. 56.

Sborná zřetelnost roste množením seřaděných znakůw w pojmu a rozmáhá naše poznání. Rozborná roste wětším odplozowáním znakůw, nerozmáhajíc našeho poznání, nébrž wyswětlujíc jej toliko. Rozbornau zřetelností zakládá se hlubokost (Tiefe) a důvodnost (Gründlichkeit) našeho poznání.

#### S. 57.

Sborná zřetelnost jest *účinek* umu. Rozborná wšak zřetelnost prwního stupně jest účinek saudu a druhého stupně jest rozsudku; n. p. A buď pojmem; b, c buďte jeho znaky; tedy bude A=b, a A=c; a w druhém stupni, rozwrhneli se b w  $\alpha$  a  $\beta$ , bude  $A=\alpha$ ,  $\beta$ , c, a t· d., což při wvšetřowání úsudkůw a rozsudkůw lépe se nahlédne.

### S. 58.

Pojem se stáwá podrobně (ausführlich) zřetelný, když wšecky jeho znaky, z kterých složen jest, oswědoměny jsau. Wada by ale do něho byla, kdyby který znak dwakráte se wyjadřowal. Ausečnosti neb stručnosti (praecisio) nabýwáme w pojmu střehauce se, aby přílišně mnoho znakůw w pojmu se neuwádělo. Máli který pojem důwodnost, podrobnost a stručnost, tehdy jest dokonalý a sluje wýměrem (definitio.)

Když se podrobnost pojmu až k znakům nejmenšího obsahu (při jednotných) a ke znakům nejmenšího objemu (při jednotliwých) rozšířila: tehda dosáhla zřetelnost nejwyššího stupně, kteráž se logickau dokonalostí pojmu jmenuje. Objem jest tedy úplně zřetelný (complete distinctus) aneb logicky dokonalý u wyšším smyslu (logice perfectus sensu eminenti), když se w něm swrchowané rozeznání

spojeného rozmanita oswědomilo. — Zdaliž ale kdy we skutečné případnosti takowý stupeň dokonalé zřetelnosti se dostihl, anebo jestli tato logická dokonalost pauhau widinau w poznáni, stojí na rozwaze. Tolik jest jisto, že u wětší částce prwním nebo druhým stupném zřetelnosti se upokojujeme. Jistěby i nejdelší žiwot lidský nepostačowal, aby se pomyslowé jednoho dne až k dokonalé zřetelnosti powynesli; aniž se zdá k jednání wezdejšího žiwota wždy zřetelných ponětí býti potřebí. Zřetelných pojmů jest zwláště we wědách lidem učeným potřebno, pro žiwot a jednání w něm postačuje již jasnost pojmu.

Uwážíli se podrobnost a úplnost pojmu jakožto zwláštní stupňowé logické dokonalosti (w širším smyslu), tehdy se čtyry hlawní stupně počítati mohau: jasnost, zřetelnost, podrobnost a úplnost.

Majíli se pojmowé označowati a sice wsažitě (intensive), totiž rozeznáním znaku, tehdy jsau možni wšelijací případkowé, podlé kterých pojmy zwláštního jmena nabýwají. Nazýwa se totiž pojem prawý (notio recta seu justa), když se udali znakowé myšlenému předmětu přislušející, na opak se nazýwá křiwý neb neprawý (prava, vitiosa); dostatečný (sufficiens), když se jenom tolik znaků wytklo, co jich k jistému cíli třeba, na opak se nazýwá nedostatečný (insufficiens); přiměřený (adaequata), když se ani za mnoho ani za málo znakůw neudalo; na opak sluje nepřiměřený (inadaequata), kdežto pojem se nazwe opět buď přeplněný (superfluens s. superabundans) aneb kusý (manca), dle toho jak se buď za mnoho neb za málo udalo. Proti wymernemu pojmu (definita) stojí newýmerný (indefinita), kdežto pojem sluje buď kolísawý (fluctuans), když se w obledu na udané znaky jakási neurčitost zjewuje, a pak šilhawý (obliqua s. ambigua), když se znakowé dwojsmyslní udáwají.

S. 59.

#### O potaze pojmůw.

Pojmowé mohau býti potahowáni: 1) k zákonům mysli, kudy se jejich prawda dobná (formalis) odsloňuje; 2)

k obsahu swému, jímž se stanowí *matiznowá* (látkowá) prawda; 3) k jiným pojmům.

#### S. 60.

Dobná prawda záleží na shodnosti nějaké předstawy se zákony mysli; matiznowá prawda we shodnosti s předstawenými předměty. Zde toliko o dobné prawdě zmíněno býti může. Prawda dobná sluje také logická a co zákonům mysli protiwí se, sluje logická křivda (falsitas).

#### S. 61.

- O logické prawdě nebo křiwdě tyto zákony mysli postačowati budau:
- 1. Poněti, které w sobě protiwných znakůw neobsahuje, jest myslitelné (prawé), které wšak protiwné znaky obsahuje, jest nemyslitelné (křiwé); n. p. obřazec tříhraný jest prawe ponětí, kruh čtwerohraný jest ponětí křiwé.
- Ponětí z jiných předstaw odtažené ma w nich swůj postačitelný důwod, jest myslitelné; nemáli toho, jest nemyslitelné, křiwé.
- 3. Ponětí, jemuž ze dwau sebe zapírajících znakůw jeden přisluší, jest prawé, a kterémuž některý ze dwau anebo oba znakowé přislušejí, jest křiwé. O kruhu čtwerohraném mohlo by se jednak říci, že jest okrauhlý, a jednak že neokrauhlý: okrauhlý proto, že kruhem jest, a neokrauhlý dle toho, že jest čtwerohraným; jednak mohlo by se i říci, že není okrauhlý ani neokrauhlý, jsa čtwerohraným a jsa kruhem.

#### S. 62.

Pojmowé tažení k jiným pojmům mohau býti totožní (identici), když stejné znaky mají, a w jedné swědomosti se scházejí, a rozliční, když w jedné swědomosti se nescházejí. Totožnost nebo rozličnost pojmůw wztahuje se nebo k obsahu, nebo k rozsahu. Pojmowé jsau dle obsahu totožní, když stejné, rozliční, když nestejné znaky do sebe mají. Pojmowé jsau dle rozsahu totožní, když jednaké předstawy sebau zajímají.

#### S. 63.

Kdyby dwa pojmy zauplna stejný obsah měly, a w jednom jako w dřuhém stejné znaky se nacházely, tehdy by od sebe dle zákona postačitelného důwodu nemohly rozeznány a za dwa jednotliwé pojmy powažowány býti. Wýslowa, dle které dwa pojmowé zauplna stejných znakůw nemohau míti, sluje zákon nerozeznatelnosti (principium indiscernibilium). Tento zákon toliko logickau platnost má.

W ohledu na obsah pojmu můžeme, srownáwajíce je nejprwé, w úwahu wzíti jich totožnóst (identitas) a rozličnost (diversitas). Onano záleží w stejnosti (paritas) a tato w nestejnosti (imparitas) znaků. Pojmy slují totožné (identicae), když práwě téže zňaky w nich se naskytují; jinak slují rozličné (diversae). Poněwadž dwa nebo wíce pojmů prostětotožných (absolute identicae) by wlastně jedním a týmže pomyslem byly: tedy by jen tenkrát dwěma neb množšími pojmy slauly, kdyžby buď w rozličných úsobach anebo w jedné úsobě rozličným časem aneb co společné znaky w rozličných pojmech swé místo měly. W poslední případnosti slují rozličné pojmy poměrně totožné (relative identicae) neb podobné (similes), také příbuzné (affines s. cognatae).

Také zákon nerozeznatelnosti (principium indiscernibilium) platí tehdáž, když o jedné a téže úsobě a úkonu mysli se mluwí. Nebo jakby se přijaly dwě rozličné úsoby myšlení, tehdyby pojmy jich myšlené o nějakém předmětu mohly na prosto totožné býti, jednak od sebe se lišiti, ne sice rozličností wnitřní, anobrž wněšnau. Takéby se mohl pojem některé wěci nyní myšlené přirownáwati k jinému myšlenému jindy, a w ohledu na jich stejné znaky mohlyby se totožnými nazwati. A tehdáž nejsauce rozliční wnitřně, liši se od sebe jednak wněšně. Takowý rozdíl jewí se i tehdáž, když pojem rozličnými slowy buď w rozličných jazycích, u p. homo, člowěk, Mensch, anebo w témže jazyku, u p. nůž, zawírák, zabiják se wyjadřuje a pak rozličnými wýrazy pronešené pojmy totožnými se nazýwají. W témž smyslu

٠Ź.

slují pojmy střídními (notiones reciprocae), protože jedno znamení místo druhého státi může.

#### S. 64.

Wedlé rozsahu mohau dwa pojmowé zcela totożní a jednací býti, jsauce rozličnými znaky rozeznáwáni; n. p. trojuhelník jest jednaký pojem s pojmem trojhraný obrazec dle rozsahu.

#### §. 65.

Zcela totožná ponětí slují ona, která obapolně ze sebe powodína (abgeleitet) býwají. Tak u p. z ponětí trojhraný obrazec mohu dowoditi, že má tři úhly, totiž trojúhelníkem jest, a opáčně ž pojmu trojúhelníka mohu dowoditi, že tento obrazec třemi hranami zawřen býti musí. Tací pojmowé mohau sebe obapolně zastupowati, a dle toho slují také střídní neb náměstní (reciproci) pojmowé, neshodujíce se leč w některých znacích; n. p. člowěk a zwíře slují polototožné, z čehož plyne, že nejsau pojmy náměstními.

#### S. 66.

Pojmowé, již stejný okres nebo rozťah mají, slují zárowní (gleichgeltend), n. p. trojúhelník a trojhraný obrazec. Wšickni celotožní neboli náměstní pojmowé mají stejný okres, jsau tedy zárowní; a opáčně zárowní pojmowé jsau wždy spolu náměstními.>

#### S. 67.

Pojem, jehož okres částku okresu z jiného ponětí obnáší, sluje mu podřaděný (subordinatus). Pojem kůň jest podřaděn pojmu žiwočich, proto že w okresu pojmu žiwočich se nalézají i koně. Pojem prostrannějšího okresu sluje wyšší, a pojem užšího okresu sluje nižší. Žiwočich jest z ohledu koně wyšší, a kůň z ohledu žiwočicha nižší ponětí. Netřeba upomínati, že jeden a týž pojem z ohledu jednoho nebo druhého jiného ponětí jednak wyšším jednak nižším státi se může. Kůň jest z ohledu

žiwočicha nižší ponětí, z ohledu ale koně kozáckého ponětím wyšším.>

#### S. 68.

Wyšší pojem jest wždy w nižším sebau pojatém sám celý obsažen, ale nižší ponětí obsahuje mimo to ještě wíce znakůw, protož jsau oba jen polototožní, a tudy nikoli náměstní, aniž mohau zárowni býti. Ponětí žiwočich jest auplně obsaženo ponětím kůň, ale kůň má nadto ještě wíce znakůw, kterých w ponětí žiwočich není.

#### S. 69.

Přidawše k nějakému pojmu znak, nabudeme nižšího podřadného pojmu; zatím poslaupně mohloby se wždy wice a wíce znakůw přidáwati, čím sice obsah pojmu roste, ale rozsah (okres) se zužuje, a poněwadž nekonečně mnoho takowých nowých znakůw přičiněno býti může, tedy o žádném ponětí říci se nedá, že jest na prosto nejnižší, ani lze dočekáwati se přičiňowáním onačejších znakůw pauhého názoru. Za příklad wezmeme sobě ponětí přirozený hmot; přidawše k tomu znak žiwota a čitelnosti, obdržíme ponětí žiwočich; dámeli k tomu ještě znak teplokruý a žiworodný, dostaneme zwíře čtwernohé; k tomu přijdeli znak masojedlý, bude ponětí drawého zwírete; přidámeli k tomu ještě znak lwa, bude ponětí lew.

Nechť ale jakkoli nízko se sneseme, wždy ještě nesčíslně mnoho znakůw na otázce bude ležeti, zdali z nich ještě který, a nebo jeho opak k pojmu přisluší; nikdy tedy tímto způsobem nelze dojíti auplně určeného pomyslu, totiž: nážorů. Takowé přičiňowání onakých znakůw sluj logické obmezowání (determinatio logica). Z toho se také widí, že každý wyšší pojem w obsaženém se nalézati musí. Ponětí přirozený hmot nalézá se auplně w ponětí lew.

### **§.** 70.

«I wypušťowáním, jakože již na hoře podotknuto, k wyšším pojmům wstáwati můžeme, a to logické odtahowání (abstractio) sluje; n. p. w ponětí lew wypustiwše znaky lwa,



obdržíme ponětí drawé zwíře čtwernohé; wypuštěním znaku drawosti obdržíme čtwernohé zwíře a t. d. Patrno ale jest, že to wzstupowání swé končiny a meze má, neboť přišedše k pojmu jednotliwému neobsahujícímu nijakých wíce znakůw, nemůžeme čeho ještě wynechati bez zrušení samého pojmu, a to jest potom na příšto nejwyšší ponětí, w kterém se žádných znakůw wíce nenalézá, n. p. ponětí něco.

# s. 71.

Wyšší ponětí sluje rod (genus) a nižší twar (forma, species). Nejwyšší rod jest ten, který není twarem nějakého jiného rodu. Nejnižší twar jest ten, jenž jiného twaru nemá pod sebau. O žádném se twaru ale twrditi nedá, že nejnižší jest, protože myslowědnému obmezowaní žádného konce není; to ale jenom w mysli naší swé místo má, nikoli ale w předmětech přírodných a ze zkušenosti známých.

#### S. 72.

Podřadnost pojmůw jest dwojí: postřední a bezpostřední. Pojem, kterým se twar twaru podřaduje, sluje postřední, n. p. ponětí drawé zwíře jest střední twar mezi žiwočichem a lwem.

# S. 73.

Pojem mající wětší okršlek nežli jiný, zowe se z ohledu pojmu chudšího prostrannější, tak jako opáčně tento, poněwadž méně předstaw obsahuje, menšího okrsku jest, těsnější sluje. Zwíře jest prostrannější pojem nežli kůň, a kůň jest těsnější ponětí nežli zwíře. Dle toho ale, že se odtahuje pauhá wšeobecná myslowěda wšeho obsahu matiznowého, uwažujíc pojmy jediné z ohledu doby, tudy nemůže wždy určiti, který pojem ze dwau prostrannější čili těsnější by byl; n. p. kniha čili člowěk. Myslowěda nemá žádného postředku k srownání těchto dwau pojmůw, a k wyšetření jejich prostrannosti, obírajíc se tím toliko, co w skutku jest. Budeli kde jeden pojem druhéma podřaděn, tehdy se dá hned okršlek jednoho proti druhému stanowiti.

ka yalan iyanin e

#### 6. 74.

Čím wice skrze obmezení logické obsah pojmůw se množí, tím wíce se rozsah jejich ztenčuje, a na opak. Ponětí kůň má wětší obsah nežli ponětí zuíře, ale menší rozsah, a ponětí zuíře má opět wětší rozsah a menší obsah nežli ponětí kůň. Obsah s rozsahem stojí w opáčné poměře.

#### S. 75.

Rozličujíce dwě ponětí dle obsabu udáváme znaky, dle kterých se ona od sebe rozeznávají; tak prawíme trojúhelník a říwerúhelník rozličují se od sebe tím, že onem tré, tento čtwero úhlůw má. Rozličnost dwau rodů pod některým wyšším jmenují rodovau rozličnost (generica); tudy jest rozličnost zwířete čtwernohého a ptáka, jakožto dwau ponětí pod wyšším rodem stojících, rodowá rozličnost. Rozličnost dwau twarůw jednoho rodu sluj twarová (specifica), jako na příklad lewa medwèd. Rozličnost mezi předstawami jednotliwých předmětůw (názorůw) sluj jednotnická (individuell) aneb početní (numerisch), jako n. p. rozličnost mezi Wítem a Brožem.

#### §. 76.

Pojmowé slují sauřadní neb spoluřadní (coordinati), když budto k rozsahu anebo k obsabu některého jiného pojmu přináležejí. Náležejíli k rozsahu, slují odlíčení (disjuncti), náležejíli k obsahu, slujte rozlíčení (disparati). Pojmowé bílí, černí, snědí lidě, jsau částky okresowé pojmu člowěk, protož jsau také spoluřadni a sice odlíčeně, pojmov wé rozumný a žiwočích jsau opět spoluřadni, ale rozlíčeně

#### S. 77.

Pojmowá spoluřadní nemohan se státi nikdy totožnými, a sice w odlíčeňosti, protože jsau částkami téhož okresu a pojmu, obapolně wylučujíce se: jsauť jenom polototožní, jak dalece wyšší pojem, jemuš se podřadují, w nich se nalézá. Černí, bílí, snědí, žlutí lidé shodují se sice w tom, že člowěky jsau, ale liší se w tom, že rozdílnau částku téhož okresu *člowěk* obnášejí. Rozlíčené pojmy nemohau byti totožnými, sice by sám o sobě žádný ničím k pojmu nepřispíwal.

Wyšší pojem sluje ten, jenž společným znakem slauží pro mnohé nižší pojmy, a předmětowé w něm obsažení nesau jméno plemena kmenu, rodu, čeledi, druhu, twaru. Někdy se nižší pojmy přiměřují k wyššímu, ku kterému náležejí, což se děje rodowodstwem (generificatio), jindy se wyšší pojem w nižší rozdrobuje, což se stáwá rozdružowáním (specificatio). Nejwyšší pojem sluje ten, který pod žádným jiným obsažen není, a nejnižší opět ten, který přestal býti rodowým a jen jednotníky w sobě zawírá. Mezi nejwyšším a nejnižším rodem nalézající se pojmy mohau býti nazýwány prostředními rody. Saustawné wyjádření rodu a twaru sluje třídění (classificatio).

#### S. 78.

Logický rozdíl, podlé kterého se pojmowé od sebe rozeznáwají, sluje buď jednotný neb početní, totiž onen, podlé kterého se jednotliwé wěci od sebe dělí, aneb sluje twarowý, podlé kterého pod wyšším rodem stojící pojmy se rozlikují, aneb sluje rodowý, podlé kterého se nižší rod od wyššího rozeznáwá.

Jednotliwé wěci nemohau leda wnímáním totiž wněšným nebo wnitřním názorem a pocitem od sebe se rozeznáwati a jich početní rozdíl (numericus) jest nekonečný,
poněwadž wždy jeden ze wšech možných a se popírajících
znaků jim přislušeti musí. Rody a čeledi dají se již jedním,
již několika znaky úplně rozlíčiti; u p. člowěk od ostatních
zwířecích rodů znakem rozumnosti, trojhraník od ostatních
mathematických obrazců znakem trojhranosti. Protož také
jest snáze popisowati rod nežli jednotinu, při kteréž třeba
z nesčíslných znaků woliti nejwýtečnější, dle kterýchby předmět snáze poznán býti mohl; u p. když se popisují ztracené wěci neb uprchlé esoby.

. 79.

/Roslikau spoluřadná ponětí slují baď pospolní rody (Nebengattung), a nebo pospolní twary (cospecies). Ponětí zwíře zawírá čtwernohá zwířata, ptáky, ryby a t. d. jakožto spoluřadné pojmy neboli pospolní rody. Wěci, které k jednomu rodu nebo twaru náležejí, slují jednorodé (gleichschlechtig, homogen), a když k rozličným rodům a twarům náležejí, jinorodé (heterogen); tak jsau pšenice, žíto, ječmen, wěci jednorodé; hauba ale, jablko a warowá sůl jinorodé.

**§.** 80.

Náš rozum, twoře sobě ponětí, trojím tímto prawi dlem se řídí: 1) prawidlem jednorodosti (principium homogeneitatis), snaže se w rozdílných wěcech cosi podobného wyzpytowati, pod čímž by tyto wěci jako pod jedním rodem státi mohly. Toto prawidlo směřuje k rozšíření našich pojmůw.

2) Prawidlem *jednotwarosti* (principium specificationis), snaže se pod každým rodem jeho twary podebrati.

3) Prawidlem *pribuznosti* (princ. affinitatis seu continui specierum), snaže se mezi dwėma twary ještě třetího se domakati, jenž by oběma bližší byl, nežli oni sobě jsau.

# S. 81.

Předstawy a tudy i pojmy, které se w swědomosti naší zcelití dají, slují sauhlasné, shodné, sworné a t. d.; které se wšak w jednotu swědomosti spojiti nedají, slují protiwné, nesworné. Tudy jest žiwočich a rozumný dwojí wěc sauhlasná; neboť mohau se spojiti, když se řekne rozumný žiwočich. Čtwerohraný ale kruh jsau wěci neshodné; nemohauť obě w jednu předstawu býti spojeny.—Protiwnost jest buď zápor (contradictio) nebo odpor (contrarium). Záporné jsau dwě předstawy, když jedna druhau se zamítá; n. p. okrauhlý a neokrauhlý. Wšeobecný wýraz záporu jest A, ne A.— Odporné předstawy jsau ty, z nichž netoliko jedna druhau zamítá, ale i wždy cosi onačejšího na místě jejím klade, n. p. jmění a dluh.— Záporné pro-

tiwnost proti *jmění* bylo by *nejmění*; dluh ale ještě něco jiného na místě jmění klade. Wýraz odporu wšeobecný jest tento A — A. Jeden jest kladný pomysl, druhý odporný. — W každém pojmu dá se i jeho zápor mysliti; n. p. pomysle sobě *smrtelnost*, mohu sobě i *nesmrtelnost* předstawiti. Znamení záporu w jazyku českém jsau *ne* a *bez*,

n. p. neposwátný, bezectný.

Skrze protiwnost zápornau powstáwají pojmy logicky potákací (affirmantes) a logicky zapírací (negantes). Prwními se klade (ponitur), druhými se raší (tollitur). Onyno budau logické wicoty (realitas s. positio), tytono logické newěcoty (irrealitas s. negatio). Logicky nemůže pojem rušen býti jinak leda záporností. Neboť odtáhnuwše se wšeho obsahu pojmu nemohlibychom wěděti jinak, že se pojem druhým ruší, leda když jeden jest záporem druhého. Logicky jsau wšecky wěcoty wespolek shodné, t. j. mohau dle doby pospolu mysliti se. – Jestli wšak při skutečném poznáwání wěci pospolu státi mohau čili nic, nemůže se logickými prawidly posuzowati. Máli se tedy přísnologícky protiwnost wystawiti, tehdy at se to neděje po odporu (A, B, C,), nébrž po záporu (A, ne A, B, ne B). Z toho následuje, že zápor wůbec není myslitelen leč předešlým potakem (affirmatio), a žeby záporným wyjádřením dokonce se nic nemyslelo, kdyby na jistau wecotu se newzpomnělo. Někdy může zápor jednotwarný býti, an se skutečná wěcota klade, když totiž w tom, co se zapírá, opět jiný zápor nějaké wěcoty se uwozuje. Umíráním zapírá se žiwot jakožto wěcota člowěcká. Nazwemeli duši nesmrtelnau, zapíráme onen zápor, kladauce wěčné trwání jakožto wěcotu. Myslowěda wšak zde nerozsuzuje. Mohlo by se prawologicky říci o kamenu: On neumře, jelikož to, co nežilo, také umříti nemůže. Z pauhých záporných znaků složený pojem bylby prostoprázdný (notio absolute vacua s. inanis) a tudy nicota.

§. 82.

Následky z toho wšeho jsau tyto:

Wšecky podřadné pojmy jsau sauhlasné s wyšším, jemuž se podřadují, nebo on w nich co znak wězí; n. p. kůň a zwíře jsau sauhlasné.

- 2) Wšickni jestotni znakowé, kteří we wyšším pojmu wězejí, budau i nižšímu w něm obsaženému pojmu přiníležeti, protože onen w tomto zcela se nalezá; n. p. co o zwířetí platí, platiti bude i o koni.
- 3) Co se o wyšším pojmu zapírá, to ať i o nižším se zapře. Jestliže zwířeti wůbec nepřisluší wšewědaucnost, tehdy ani koni přislušeti nebude.
- 4) Nelze ale opak propoweděti: že každý jestotný znak, který w nižším ponětí wězí, bude i we wyšším co swém podřediteli wězeti. Byť koni přislušelo, aby měl čtwero noh, proto přece to nepřisluší zwířatům wesměs.
- 5) Také se nedá říci: co se zapírá w nižším, to se i zapře we wyšším pojmě/ pod kterýmž onen stojí; neboť zapor takowý může ležeti w některém toliko znaku nižšího pojmu, jenž wyššímu nepřisluší; n. p. zapírá se w žížale, žeby měla čtwero noh, ačkoli se to we zwířeti nezapírá.
- 6) Wšecka rozlíčená ponětí jsau také sauhlasňá, wynášejíce obsah pojmu; n. p. žiwočich a rozumný w pojmu člověk.
- 7) Wšecka odličená jsau sobě protiwná buď záporně nebo odporně; n. p. učený a neučený jsau záporně odličená. Sauřadná ponětí: kůň, owce, kráwa a t. d. jsau od porně protiwná, stojíce pod ponětím zwíře.

# **§.** 83.

omig : a Dunanie ;

Rozsah záporu w ponětí wyšším jest menší, nežli rozsah záporu w ponětí nižším, jenž od onoho jest obsažen; nebo každý pojem a jeho protiwnost wyplňuje celý okršlek wěcí myslitelných. Čím wětší bude rozsah nějakého ponětí, tím menší bude rozsah jeho protiwnosti; nyní ale má wyšší ponětí wětší rozsah, nežli ponětí nižší w něm wězející, tedy bude rozsah jeho protiwnosti menší nežli rozsah protiwnosti w podřaděném ponětí; n. p. ponětí zwíře má wětší rozsah nežli ponětí kůň, tedy bude míti ponětí nezwíře menší, nežli má ponětí nekůň; nebo, wše což jest nezwířetem, jest také nekoněm, ale ne wšecko což jest nekoněm, bude také nezwířetem.

#### S. 84.

#### O způsobowosti ponětí.

Mluwice o způsobowosti pojmůw tážeme se, w jaké poměře stojí ponětí s mohutností poznáwací. Ponětí se plodí úkonem (konáním) mysli. Naše mysl se buď toho úkonu podjíti může, to jest: zárod pojmu ničím se nezahajuje, a znakowé se nezapírají, a tu sluje pojem možný, nebo se ho již podjala, a tudy sluje pojem skutečný, aneb přinucena jest se ho podjíti, a tehdy sluje pojem nutný. Dle obywatelůw w zájižných ostrowech jest pojem logictwa možný, dle Ewropanůw jest skutečný, a kdož má ponětí a ctnosti, tomu nutno míti ponětí o swobodné wůli. . Možnému protiwuje nemožný pojem, skutečnému neskutečný, nutnému náhodný. Nutnost logická nepřisluší nijakému ponětí samému o sobě, nébrž toliko uwaženému potahau k jiným předstawám; n. p. poněti skutek (Wirkung) jest ponětím nutným, když ponětí příčina se klade. Logická nutnost jedno při násobných (složených) ponětích se nachází.

Jakž již na hoře §. 30 podotknuto, zaměstnáwá se mysl twoříc pojmy odtahowáním se od jistých znaků (abstrahere animum ab aliqua re) a příhledem (reflectere animum ad aliquam rem). Prwním konem wypauští ze swé swědomosti některé znaky, druhým wytýká si jiné, aby je sobě oswědomila. Když se takowé odmíšení stalo, slují pojmy odtažené (abstractae); dokud se nestalo, slují smíšené neb srostiée (concretae).

Odtah i příhled býwají wezdv pospolu, neboť nelze přihlédnauti k čemu, aby se odmíšení nestalo, a odtáhnauti se čeho nelze, aby se k něčemu nepřihlídlo. W úwaze prosto wzaté jest tedy každý pojem, jenž k mnohým předmětům se wztahuje a ráz rodowosti na sobě nese, pojem odtažený. Neboť máli se k mnohým wěcem wztahowati, jest třeba w mysli rozdíl jich wypustiti a jen k totožnosti jich t. j. k společným znakům přihlédnauti. Z té příčiny jest srostitý (concretus) pojem jednotliwých předmětů. Že ale odtah i přihled w rozličném stupni se děje, an se wíce méně odměšuje a také wíce méně wytýká, tedy se každý

pojem nižší w ohledu na wyšší srostitým nazýwati může, u p. budowa jest pojem odtaženější nežli chrám a t. d., protože chtíce wyšší pojem mysliti, odtahujeme se od znaků w nižším pojmu ležících, a chtíce mysliti nižší, spojujeme jeho wlastní znaky s oněmi obecnými. Čím jsau pojmy odtaženější, tím wíce tratí, a čím jsau srostitější, tím wíce nabýwá poznání obsahu; ale ono nabýwá onde obsahu tolik, co mu zde uchází; neboť zde pojem se blíží k jednotině (individuum), an onde se blíží k nejwyššímu rodu. Onde se poznáwá na mnohu málo a tuto na mále mnoho.

Z toho se dá sauditi, co jest wyobrazení odtažité a co srostite. Onde děje se předstawa odlaučená od ostatnich, které k ní nepřináležejí, u p. ctnost sama w sobě; zde wšak we spolku s jinau, u p. ctnost některého člowěka, maudrého Sokratesa a t. d. Pro wědeckau potřebu slauží pojmy odtažené, ač se dle wyjasnění i s příklady slučují. Pro potřebu prostonárodní hodí se lépe pojmy srostité (concretae); nebo ten, kdo w odtažitém myslení se newycwičil, potřebuje zesmyslnění a zjednotliwení pojmu. Jinak si tedy počíná we swém slohu mudrc, jednaje o ctnosti, a jinak kazatel: onen wystawí widu rozumu, tento příklad hodný následowání.

Nasledkem odtahu a příhledu býwá obmezení (determinatio) a srownáwání (combinatio), an se prwním některý znak pojmu přiděluje a tudy jako do užších mezí zawírá a druhým se onen znak kostatním, k témuž pojmu náležejícím předstawám připojuje.

Obmezowání a srownáwání prowázejí se wespolek jako odtah a příhled. Obmezowáním a srownáwáním powstáwají nižší a nižší pojmy, kteréž wyšším se podřadují a wespolek se přiřadují, jinakby nižádného pořadku aniž přiřadku aniž seřadění nějakého w pojmích nebylo.

Myslení odplozující pojmy zanáší se tedy na díle odtahem a příhledem, na díle obmezowáním a srownáwáním. — Ostatně wyswitá ze wšeho, že při těchto konech myslných saudnost činná býti musí. Wznikneli otázka, co se odmísiti má a k čemu přihlédnauti sluší, čím se obmezí a k čemu připojí, newyhnutelně potřebný jest

saud a již z toho plyne, že činnost mysli w ohledu na pojmy má cosi podobného s činností její w ohledu na úsudky.

#### b.) O usudcich.>

### Š. 85.

Předstawa o srownalosti několika předstaw mezi sebau k jednotě swědomosti spojených sluje úsudek (Urtheil). Nebo úsudek jest pomysl uwažující, zdali a kterak se dají předstawy w jednotu swědomosti spojiti. Wšickni lidé jsau smrtelní jest úsudek, wypowidající totiž: že předstawa smrtelný s ponětím člowék w takowé stojí srownalosti, dle kteréž se s ním jakožto znak w jednotu slaučiti dá. – Rowně prawí i tento úsudek: někteří lidé nejsau učeni; že w okrsku pojmu člowek někteří se nalézají, kteří s ponětím učený w takowé srownalosti stojí, dle kteréž se nedají s ním jakožto znak spojiti. – Úsudek: když prší, býwá mokro, propowida, že déšť a mokro w srownalosti uwážené co důwod a následek w jednotu swědomosti se spojiti dá. W úsudku: Brož jest budto nemocen nebo zdráw, se wyjewuje, że předstawy Brož nemocen a zdráw w takowé stojí srownalosti, dle kteréž předstawau Brož jeden z těchto dwau pojmůw zdráw nebo nemocen w jednotu swědomosti jakožto znak spojiti se dá.

Podlé uwedení tohoto bude prawost daného wýměru na každém úsudku zřejmá. Čásem ale nemíwají úsudkowé myslowědné doby, kteráž jim ale nawráceha býti může; n. p. úsudek: slunce hřeje, bude w logické výslowě zníti: slunce jest hřející.

#### **§.** 86.

Předstawy, jichžto zjednotitelnost se stanowuje, jsau matizna úsudku; udání ale této zjednotitelnosti, kterau se wlastně úsudek úsudkem stáwá, jest doba úsudku. W úsudku: Brož jest zdráw, jsau předstawy Brož a zdráw matizna úsudku; předstawa pak, že Brož s ponětím zdráw se dá spojiti, jest doba úsudku. Pauhá wšeobecná logika nezanáší se matiznau úsudkůw, nébrž toliko jejich dobau.

#### S. 87.

Usudkowé se rozwrhují w jednotné (einfache) a násobné povode nebo složené. Úsudek jediným úkonem (actus) myslí wzdělaný sluje jednotný. Složený wšak jest onen, ku kterémuž wíce úkonůw potřebí bylo. W průpowědi: Brož jest hlaupý, máme jednotný úsudek; řekneli se: Brož jest hlaupý, ale poctiwý, wynese se úsudek složený? Nejprwé jednáno bud o rozličných způsobách jednotných úsadkůw.

# **§.** 88.

Wzniká otázka, z kolikerých zwláště stran každý úsudek bude míti se powažowati a w pauhé wšeobecné logice rozjímati. Předně se tažme, ku kolika předstawám úsudek wztahuje se a rozléhá, a neho jinými slowy: co rozsah úsudku wynáší, kdežto kolikost úsudku se skaumá. Kolikost úsudku stanowujeme řkauce: úsudek wšickni lide i sau smrtelní jest wšeobecný, wztahuje se ke wšechněm částkám okresu w ponětí člowěk. – Pak při wšakém úsudku tázáno býti může, zdali rozmanité předstawy w jednotu swedomosti spojiti se daji, čili nic, kudy jakost (qualitas) úsudku se stanowi. Stanowujeme jakost úsudku řkauce: úsudek Brož jest učený jest ztwrzující, proto že předstawy Brož a učený w jednotu spojiti se dají. - Potom tázáno býti může o každém úsudku: jak dalece a nebo kterakau měrau předstawy rozmanité w jednotu se slučují nebo neslučují, w jaké srownalosti se tyto předstawy w něm powahuji, a tudy se potaha jeho jewi. Potahu stanowuji řka: úsudek když prší, býwá mokro, jest podpowedný (hypothetisch), t. j. předstawy w něm se nalézající, pršetí a mokro býwati, o kterých zpytuji, dajíli se w jednotu swědomosti spojiti, jakožto důwod a následek se zhledáwají. - Konečně ještě šetřeno buďiž, w jaké srownalosti úsudek s mohutností poznáwací stojí, zdali spojení rozmanitých předstaw w úsudku možno, skutečno neboli nutno jest, což způsobowost nawrhuje. Stanowuji pak způsobowost úsudku: trojúhelník at tři úhly má, řka: ten úsudek jest nutný, totiž předstawa trojúhelník zawírá w sobě znak

tří úhlůw, tak že jedno s druhým w jednotu swědomosti slaučiti se dá.

S. 89.

/Úsudky podlé kolikosti rozwrhují se w jednotliwe (einzelne), zwłaśtni (particularis, častečné) a wseobecne, t. j. úsudek rozléhá se buď k jednomu toliko předmětu nebo několika částkám okresu nebo ke wsechněm předmětům celého okresu. Brož jest zdráw, jest jednotliwý úsudek; nekteri lide jsau učeni, jest zwlastni; wšickni lide jsau smrtelní, jest wšeobecný úsudek.

ي. عن. ∠ Úsudky, w kterých kolikosti zřejmě wyjádřeno není, slujte newymerene (indefinita), a platí za obecné; n. p. člowèk jest konečná bytost; když prší, býwá mokro, a t. d. místo: wšíckai lidé jsau konečné bytosti; pokaždé, kdykoli prší, býwá mokro. Úsudky, w kterých kolikost jest wyjadřena, slují wymerene (definita).

#### S. 91.

¿Jména wlastní (nomina propria) a zájmení ukazowací (pronomina demonstrativa) jsau zástupci w úsudcích jednotliwých, n. p. Brož jest silný; toto dítě jest můj syn. Ku poznání úsudkůw zwlastních slaužíwají slowce: někteří, mnohý a t. d. Úsudky wšeobecné údobno jest zeznati ze slowce: wšickni, každý, wšaký; n. p. Každý člowék jest smrtelný. Úsudkůw wšeobecně záporných jsau slowce: nikdo, nijaký, nižúdný a t. d. jako: nikdo z Mauřenínů není čerwený. 🦴

At se nemíchá úsudek wyměřený s usudkem určitým (determinatus). Určitý býwa úsudek ten, jemuž i důwod připojen jest, jinak sluje neurčitý Příklad určitého úsudku bylby následující: Brož, křerý bohat jest, není chudý.7

Dle jakosti může úsudek býti buďto twrdici nebo zapírací, wyjadřující totiž, že rozmanito w jednotu swědomosti se da slaučiti, nebo že neda. Brož jest učený činí twrdicí úsudek; Brož jest neučený, činí zápírací úsudek.> Obyčejně se počítáwají w myslowědě k úsudkům dle jakosti powažowaným zamezowaci (limitantes) nebo nekonečné úsudky, jimiž wyrozumíwají takowé úsudky, keré sice mají dobu twrdicích úsudků, wnichž ale předmětu záporný znak se přikládá; n. p. duše jest nesmrtelná. Nenáležejí ale do pauhé logiky, a slují nekonečné, poněwadž předmět, o kterém záporný znak wypowidají, do nezkončeného okresu wěcí, jimž jistý znak nepřisluši, sázejí, nerozhodujíce, který jinačejší znak by mu přislušel. Úsudek: duše jest nesmrtelná, přiměšuje duši w nekonečný počet wěcí, které Zamezowaci proto se zowau, že z těch jsau nesmrtelné. nekonečně mnohých znakůw, které předmětu přislušejí, jeden wynimaji, ostatni zamezujíce. Naproti nekonečným úsudkům twrdicí a zapírací úsudky konečné se nazýwají.

#### S. 93.

W potaze úsudku powažujeme śrównalost předstaw, o kterých úsudek swědčí, dajíli se w jednotu swědomosti spojiti. Tato srownalost jest buď wnitřní nebo wněšná. Předsta-(na predsta) wy stojí tehdáž u wnitřní srownalosti, když jedna druhé znakem býwá. Když tedy úsudek jewí, jestli předstawa kterási znakem druhé, čili nic, nazweme úsudek wýslowný (categoricus). Patrno jest, že zde dwě případnosti místo míti mohau, totiž: buďto wýslowný úsudek pronáší, že předstawa jakožto znak s jinau w jednotu swědomosti má býti spojena, buďto, že spojena býti nemůže. Onde bude úsudek twrdicí, tuto zápírací. Tudy Brož jest zdráw řkauce, máme twrdicí wýslowný úsudek; Brož není zdráw jewí se zápíracím wýslowným úsudkem.

# §. 94.

klásti jsem nucen, newšak na opak, abych z položeného následku spolu i důwodu se dosuzowati musel, protože jeden následek wice důwodůw míti může. Úsudky, w kterých spolek důwodu s následkem se powažuje, zowau se podpowědné (hypotheticus); n. p. Brož ctnostný, tedy nekrade.

#### S. 95.

W druhém případku wněšné srownalosti, kdež sázka dwau předstaw obapolně se stanowí, prawíme, že předstawy stojí we spolku (Gemeinschaft). W takowém spolku spolku spojená; a ten úsudek sluje odlíčený (disjunctivus); n. p. Brož jest buďto zdráw nebo nezdráw. — Tu stojí zdráw nezdráw w jednom spolku, wynášejíce spolu okršlek wšechněch znakůw, které Brožowi z ohledu jeho zdrawi přisluší. Jedno druhým úrčitosti nabýwá: twrdíli se, že Brož jest buďto zdráw, tehdy nutno přidati nebo nezdráw; i opak řeknuli: Brož jest buďto nezdráw, musím připojiti: nebo zdráw.

# **§.** 96.

Wyslowný úsudek sluje tedy ten, w kterém předstawy mají odnešení mezi sebau takowé jako má znak s předstawau, buď pak tento znak twrdicí nebo zapírací, n. p. wšickni lidé jsau smrtelní; — někteři lidé jsau nerozumní. Předstawa, která se jako znak powažuje, sluje přísudek (Prädikat), pomysl, kterému jest znakem, sluj podmět (Subjekt), a ta předstawa, která wyprawuje, zdali znak čili přísudek podmětu přináleží, nebo ne, sluj spona (copula). W úsudku: wšickni lidé jsau smrtelní, jest jsau spona, wšickni lidé podmět, a smrtelný jest přísudek, protože se přisuzuje podmětu. Nejsau w každém úsudku tyto tři částky zřejmě wyjádřeny, časem jest některá z nich zkryta a zastřena, ale snadno w prawidelnau dobu proměněna se wyjewí; n. p. w úsudku pes štěká prawidelná wýslowa bude: pes jest štěkající.

S. 97.

Carngery for tin Simila Wýslowné úsudky dělí se w úsudky totožně a netotožnė. W oněch jsau podmět a přísudek předstawami střídními. ne ale w těchto; n. p. úsudek: člowěk jest rozumný žiwočich, jest totožný úsudek; netotožný ale jest úsudek: Brož jest učený. ->

#### S. 98.

W podpowedném úsudku, jakož wýše dotčeno, nalézá se srownalost důwodu s následkem. Propowěd, která důwod obsahuje, sluje násudek (Vordersatz, antecedens, hypothesis, conditio); propowěd, která obsahuje následek, sluj zásudek (Nachsatz, thesis, conditionatum, posterius). Spojení těchto dwau propowědí sluj následownost (Consequenz) jsauc wyjádřena w češtině slowci: když, li, jestlitehdy, a t. d. kteráž dobu podpowědného úsudku obnášejí, a propowědi spojují, ježto matiznau jeho jsau; n. p. když prší, tehdy býwá mokro. Když prší jest násudek, tehdy býwá mokro jest zásudek.

#### S. 99.

Ku prawdiwosti podpowedného úsudku není třeba, aby propowědi obě prawdiwé byly, jedno když následownost jejich prawa bude; n. p. Jestli Brož ctnostný, tehdy bude mluwiti prawdu. Obě mohau býti neprawé, totiž: Brož není ctnostný, aniž bude prawdu mluwiti. Následownost ale mezi nimi činí úsudek prawý. Naproti tomu obě propowědi mohly hy býti samy w sobě prawé, následownost ale nic; n. p. Jestli Brož nelže, tehdy jest ctnostný; nebo: Jestliže se Wit modliwa, tehdy jest bohačem. K pozorowání jest, že matizna podpowědného úsudku záleží ze dwau wyslowných úsudkůw, byť i na prwní pohled dobu wysłownosti na sobe nemely, která ale snadno jim nawrácena býti může. Proto se ale říci nedá, že podpowědný úsudek by byl jediné násobením dwau wýslowných úsudkůw; neboť rozum náš se zcela jiného počínku podjíti musí, nežli při pauze wyslowném úsudku, a něco ji-

ného jest, když se prawi: Jestli Brož ctnostný, tehdy nelže, nežli když se řekne: Brož jest ctnostný a nelže.

#### S. 100.

< W odlíčeném úsudku obapolně se předstawy ustanowují, wynášejíce pospolu okršlek, a slují členy odlíčené nebo odlíčenci (membra disjuncta), jsauce w češtině slowci: buď, nebo, čili znamenány. W úsudku: Brož jest buď učený, nebo neučený, jsau učený a neučený odlíčenci. To spojowání jejich w jednotu sluj odlíka či rozpoj (disjunctio). >

#### S. 101.

Ku prawosti úsudku odlíčeného náleží:

a) Aby odlíčenci swým sebraním celý okršlek wynášeli. Nebyl by n. p. prawý, kdy by se řeklo: Brož jest
bud bílý, bud žlutý, bud zardělý, proto že okres člowěka
z ohledu barwy není auplný, chybující barwy černé. Pauhá wšeobecná myslowěda jenom dwaučleně připauští, A
a ne A dle sady wylaučeného třetího; při čemž úplnost
wždy patrná jest.

b) Odlíčenci, jsauce we spolku, buďte spoluřadni, nikoli wšak podřadni, protože jediné spoluřadníci nikoli ale podřadníci sebe wylučují. W úsudku: Brož jest buď učený, buď bohoslow, buď neučený, nemohau učený a bohoslow w odlice (rozpojení) státi, jelikož bohoslow onomu podřaděn jest.

### S. 102.

Dyemmalina

¿Odlika neb rozpoj tedy dwojí býti může, buďto dle doby, kteráž jediné k logice náleží, anebo dle matizny. W dobné odlice jsau odlíčenci záporně sobě protiwni, w matiznowé wšak odporně; n. p. Brož jest buď zdráw neb nezdráw, jest dobný rozpoj; w úsudku: člowěk jest buď bíly, buď žlutý, buď snědý, buď černý a t. d. jest matiznowý rozpoj.

#### S. 103.

#### S. 104.

Při wýslowných úsudcích jest slowce může znamením záhadného úsudku, jisticího jest, a stanowného musí, třeba, dlužno, W podpowedném úsudku jest násúdék záhadný, zásudek pak jisticí, a následownost mezi nini jest stanowná. — W odlíčených úsudcích jest každý jedinaký úsudek záhadným, ale rozpoj sám w sobě, že jeden přísudek podmětu přináleží, jest stanowný.

# S. 105.

Známo jest sice, kterak každý úsudek dle kolikosti, jakosti, potahy a způsobowosti powažowán býti může, ale časem toliko jedním z těch ohledůw obezřený úsudek i w ostatních swého určení nabýwá. Wýslowné úsudky jsau podlé kolikosti neurčité, mohauce býti jedinakými, zwláštními a wšeobecnými; protože nějaký znak buď jedinakými, buď zwláštními dílu celého okrsku ponětního, a nebo wšem částkám některého pojmu přisauzen býti může; n. p. Wít jest učený, někteří lidé jsau nemocni, wšickni lidé jsau smrtelni. Dle jakosti jsau též wýslowné úsudky neurčité, mohauce býti twrdicími i zapíracími. — I podlé způsobowosti jsau wýslowné úsudky neurčité, mohauce býti záhadnými, jisticími nebo stanownými.

## S. 106.

Důwod s následkem má nutre spojení, tudy wšeobecné, a protož dle kolikosti určité. Podpowědný úsudek: Jestli Brož otnostný, tehdy nelže, jest wšeobecný, wypowidaje: kdykoli kladeno bude, že Brož ctnostný jest, musí kladeno wždy býti, že nelže. Dle jakosti wšak jest neurčitý, moha býti buď twrdicím nebo zapíracím; na zásudku záleží jakost jeho, a w dotčeném jest zapírací; podlé způsobowosti jest určitý, neboť následownost jest stanowná.

### S. 107.

W odlíčených úsudcích jest rozpoj stanowný; tudy dle kolikosti mají swau určitost jsauce wšeobecné. Podlé jakosti jsau twrdicí, prawíce, že z několika přísudků jeden newyhnutelnė přisluší předmětu. Dle způsobowosti jest rozpoj stanowný.

#### **S.** 108.

/Hledíli se w úsudku kolikosti a jakosti na jednau, tehdy nabýwáme wšeobecně twrdicích a wšeobecně zapíracích, zwláště twrdicích a zwláště zapíracích úsudkůw. Jednotliwé úsudky, čehož připomenauti sluší, ať ku zwláštním se počítají: wšickni lide jsau smrtelní, jest wšeobecně zapírací; někteří lide jsau učení, jest zwláště twrdicí; Brož není zdráw, zwláště zapírací úsudek.

## S. 109.

W logikách obyčejně se poznamenáwají úsudky wšeobecně twrdicí písmenem A, wšeobecně zapírací písmenem E, zwláště twrdicí písmenem I, zwláště zapírací písmenem O, dle těchto weršůw:

Asserit A, negat E, sed universaliter ambo; Asserit I, negat O, sed particulariter ambo. Po česku asi takto:

> J & was a Took . Total my toward

Přírokem A buď, záporem E, wšeobecně pak obě; Přírokem I buď, záporem O, částečně pak obě.>

b .. 1'4(

## S. 110.

Násobné úsudky dají se obrátiti w jedinaké, z kterých powstaly, a jsau buď jedonásobné nebo krytonásobne. W oněch se snadno dowtipiti jedinakých; n. p.: Brož a Wít jsau lháři, složeno z úsudkůw: Wít jest lhář, a Brož jest lhář. W krytonásobném nenaskytují se tak snadno je produk dinaké úsudky we swém spojení; n. p. Bůh jest jediné wšemohaucí; kterýžto složen jest z úsudkůw: Bůh jest wšemohaucí, žádná jestota není Bohem, a není wšemohaucí.

#### S. 111.

Wýslowný úsudek jest tenkráte jewonásobný, když několiko podřnětůw, nebo přísudkůw, nebo obau pospolu skrze a (i) spojených obsahuje; n. p. Brož a Wit nejsau bohati. Brož jest bohat a ctnosten. Bůh jest sprawedluvý a mulosrdný. — Patrno jest, že každý z tolika úsudkůw složen jest, koliko podmětůw nebo přísudkůw w kterém se nachází.

#### S. 112.

myposticainone Podpowědný úsudek jest tenkráte jewonásobný, když několiko skrze nebo spojených násudkůw, čili několiko skrze a (i) spojených zásudkůw, aneb obau w něm se nalézá; n. p. Kdyby slunce suítilo a witr wál, cesty by wyschly. Jestli Bůh sprawedliw, tehdy jest odměna i trest k očekáwání. Kdyby jsi byl mnę nawštíwil, nebo mi wzkazal, tehdy bych byl k tobe prišel, a slibenau knihu prinesl. Takto složený úsudek má toliko jedinakých úsudkůw w sobě, koliko w něm skrze nebo nasudkůw se nalézá. Několiko skrze a (i) spojených násudkůw nečiní w úsudku podpowedném násobnost, poněwadž do hromady jakožto jediný důwod se powahují; n. p. wúsudku: Kdyby Brož byl lepším semenem zasel, a pohody šetřil, měl by dobrau úrodu, neprawí se: kdyby lepším semenem zasel, měl by dobrau úrodu; nebo kdyby pohody šetřil, měl by dobrau úrodu, nébrž: kdyby oboje byl wynaložil, měl by dobrau úrodu. Podpowědné úsudky majíce několiko skrze nebo spojených zásudkůw, n. p. Mluwili Brož prawdu, tehdy ji mluwi budio

wedle zisku, nebo ze strachu, přínáležejí k podpowědným, odlíčeným úsudkům. W podpowědně odlíčeném úsudku jest zásudek úsudkem odlíčeným, a odlika pod wýminkau stojí.

#### S. 113.

Odlíčený úsudek jest tehdáž násobný, když několiko skrze a (i) složených násudkůw w sohě zawírá; n. p. Brož a Wit jest buď zdráw neb nezdráw, jest úsudek složený z těchto dwau: Brož jest buď zdráw nebo nezdráw, a Wit jest buď zdráw nebo nezdráw, rozpadáwaje se w toliko jedinakých úsudkůw, koliko skrze a (i) spojených podmětůw w něm jest. — Nalézaloliby se w odlíčeném úsudku několiko skrze a spojených odlíčencůw, tehdy není úsudek jakožto násobný k powažowání, jelikož takowé skrze a spojené odlíčené částky w jedno se snímají; n. p. w úsudku: Brož jest buď ctnosten a zpokojen, nebo nectnosten a nezpokojen jako jedno by byli, k powažowání jsau.

# • \$. 114.

Krytonásobný úsudek sluj wyložitelný (exponibilis), protože se teprwa rozebrati musí, aby se jedináře úsudky, z kterých složen jest, odkryly. W úsudku wyložitelném obsažené úsudky slujte wykladné (exponentes). Úsudek zjewný w nich sluj předestřený (praejacens) a ostatní zkrytě obsažené slujte zaštřené (postjacentes), n. p. w úsudku z trojúhelník má jenom tři hrany: jsau wýkladní úsudkowé tito: trojúhelník má tři hrany, a trojúhelník nemá jedné, dwau, čtwera, patera a t. d. hran. Prwní z těchto úsudkůw jest předestřený, a druhý zastřený.

#### S. 115.

Hlawnější twary wyložitelných úsudkůw jsau následující:

1) Wylučující propowědi (propositiones exclusivae), w kterých se buďto podmětu nějaký přísudek s wylaučením ostatních podmětů přiříká nebo upírá; u. p. Jedine

Bůh jest ušemohaucí; budto se nějaký podmět s kterýmsi přisudkem při wylaučení ostatních přísudků spojuje, n. p. Brož není leč učený, Wít jenom nekrade, kdežto podmětu přisudek se upírá. Snadno tito úsudkowé w jedinaké se rozložiti dají.

- 2) Wýjemné propowědi (propositiones exceptivae), když se čásť podmětu z úsudku wynímá; n. p. wšecky ruky české, kromě Oharky, w Čechách se prýští.
- 3) Wýhradné propowědi (propositiones restrictivae), když se podmětu nebo přísudku wyhrada přikládá; n. p. Brož jest newrlý, když onemocní, a opatrný, jestliže prohlídání k swému zisku opatrností se jmenuje.
- 4) Opėtawė propowėdi (propositiones reduplicativae) jau ony, w kterých podmět se opětuje; n. p. král jakožto král jest nejpřednější w zemi. Sem také náležejí ony úsudky, w kterých podmětu se přikládá znak, za kterým se mu přísudek buďto přiříká, nebo upírá; n. p. Bůh jakožto swatá jestota nemůže hřešiti.
- 5) Usudky přirownalé (propositiones comparativae); když několiko předmětůw nebo přísudkůw se srownáwá, n. p. Brož jest učenější nežli Čeněk. Wít jest wíce chudý nežli rozumný.

.S. 116.

## ∠ Úsudky jsau wedlé

a) wšeobecné, aujma wšeobecné, aujma b) zwláštní, kiellu a) jodinskú

1.) Kolikosti:

Problem

jedinaké....ynen

2.) Jakosti:

a) wrdici, for fant for it no manifere

b) zapírací.....

# 3.) Potahy:

N. a) wyslowne, half

b) odpowedne

c) odlíčěné.

Change Chang Which a .

## 4.) Způsobowosti:

a) záhadné, sa ma bot se

b) řozhodné (jisticí), 🗤 🚈 🤈

c) stanowné (jistotné). - // //

#### S. 117.

## O společné srownalosti úsudkůw.

I wedlé matizny i wedlé doby mohau úsudky býti srownáwany. W logice pauhé jenom toto poslední místo obdrží. — Logická příbuznost jest rownání úsudkůw dle doby při stejném obsahu; a poněwadž z ohledu doby mohau úsudkowé powažowáni býti dle kolikosti, jakosti, potahy a způsowosti, tedy logické příbuznosti též z toho čtwerého hlediště bude možno šetřiti.

#### S. 118.

Dwa úsudky o stejné matizně (majíce stejný podmět a přísudek) a o stejné jakosti, o rozličné toliko kolikosti, slují poddružné (subaltern) úsudky. Úsudek wšeobecný sluje poddružowací (subalternirend), a úsudek zwlašuní jest poddružený (subalternirt); n. p. wšickni lidé jsau smrtelní, jest poddružowací; někteří lidé jsau smrtelní, jest poddružený; oba ale pospolu zowau se poddružné úsudky.

#### S. 119.

Úsudkowé dle jakosti srownáwaní jsau buďto shodni nebo protiwni. W prwním ohledu dají se w swědomosti spojiti, n. p. wšickni lidé jsau smrtelní a žádný není nesmrtelný; w druhém pak se buď zcela nebo na díle toliko ruší; n. p. Wšickni lidé jsau učení, a žádný člowék není učený. Jsauli ale shodní úsudkowé takowí, že jeden z druhého wyplýwá, tehdy slujte zárowní (aequipollentia). Takowá zárownost může dwojí býti: jedna matiznowá, druhá logická; n. p. matiznowá zárownost bylaby w úsudcích: Wít jest syn Hronůw, a Hron jest otec Wítůw. Logická nebo debná zárownost byla by w úsudcích: Wšickni lidé jsau smrtelní a žádný člowěk není nesmrtelný.

#### S. 120.

Protiwní úsudkowé jsau buď záporně protiwni, když jeden druhým se zamítá, nebo odporně protiwni, když jeden druhého nejenom samítá, ale i cosi jiného na tom místě klade; n. p. Wšickni lidé jsau smrtelni, a žádný člowěk neni smrtelný, jsau úsudkowé odporně protiwni. Úsudkowé: Wšickni lidé jsau smrtelni, někteří lidé nejsau smrtelni, jsau záporně protiwni. A a E, pak E a I obsahují zápornost: A a O ale odpornost.

## S. 121.

Kromě těchto protiwných úsudkůw jest ještě třetí twar (druh) pododporných (subcontrăr) úsudkůw, a toť jsau dwa zwláštní úsudkowé, mající stejný podmětní pojem a stejný přísudek, ale nestejnau jakost, I a O; n. p. Někteří lidě jsau učení, někteří lidě nejsau učení. Takowé úsudky wlastně nejsau protiwné, nébrž dobře mohau se často shodowati, gakožto w dotčeném příkladě widíme. Slujíť pododporné, protože jsau podřaděny úsudkům odporným. Úsudek: Někteří lidě jsau učení, jest podřaděn úsudku: wšickni lidě jsau učení; a úsudek: Někteří lidě nejsau učení, jest podřaděn úsudku: žádný člowěk není učený. Úsudkowé ale: Wšickni lidě jsau učení a žádný blowěk není učený, jsau odpornímení

## \_**S.** 122.

Co zde o shodnosti nebo protiwnosti úsudkůw řečeno jest, ukázáno bylo toliko we wýslowných úsudcích, ale i k ostatním se to obrátiti dá, a sice: Podpowidné úsudky jsau zárowní, když míwají stejné propowědi w násudcích, a zásudek jednoho z nich popírá zápornost w zásudku druhém; n. p. Jestli Brož zloděj, tehdy Wít jest ctnostný, a jestli Brož zloděj, tehdy Wít není nectnostný, když A jest B, tehdy C jest D, a když A jest B, tehdy C není ne B. – Záporně protiwné jsau podpowědné úsudky, když jeden druhého následnost poráží; n. p.

Když prší, býwá mokro, a když prší, nenásleduje, aby bylo mokro. Odporně protiwné ale jsau, když stejné násudky mají o záporných následcích; n. p. Když prší, tehdy býwá
mokro, a když neprší, býwá mokro. — Dwa podpowedné úsudky nejsau protiwné, majíli stejný zásudek o nestejných
násudcích; n. p. Když prší, býwá mokro, a když neprší, býwá
mokro. — Budauli míti dwa podpowědné úsudky w násudku i w zásudku zápornau protiwnost, tehdy jsau shodni, ačkoli nejsau zárowni; n. p. Když prší, býwá mokro a
když neprší, nebýwá mokro.

Z odličných úsudkůw powstáwají zárowní, když se podmětu w předu jeden odlíčenec přiřkne, a ostatní se zamecí: takowý ale úsudek tím se w podpowědný zwrhuje; n. p. z úsudku: Wít jest buď bílý, nebo snědý, nebo černý, učinímli úsudek: Jestli Wít černý, tehdy není bílý, ani snědý, mám zárowné dwa úsudky; čehož dosíci možno, když se w podmětu w předě jeden neb wíce odlíčenců zapře, a w sledku jeden z ostatních přiřkne; n. p. Neníli Wít bílý, tehdy jest buď snědý nebo černý.

## S. 123.

Když ze dwau wyslowných úsudků jeden druhého podmět má za swůj přísudek, a co jest w jednom přísudkem, w druhém se stáwá podmětem, w obau wšak jakost zůstala neproměněná (totiž: oba jsau buďto twrdicí nebo zapírací), tehdy slují obrácení (conversi); a sice; majíli stejnau kolikost, slují úsudkowé prosto obrácení conversio simplex); n. p. Někteří lidé jsau nemocni, a někteří nemocni jsau lidé. – Majíli ale rozličnau koli kost, tehdy wznikne obracení proměnne (conversio per accidens); u p. Wšickni lidé jsau smrtelníci, a někteří smrtelníei jsau lidé. — Podpowedný úsudek se obrací, když se důwod následkem a následek důwodem stane; n. p. Když prší, tehdy býwá mokro, a když býwá mokro, tehdy prší. Při podpowedných úsudcích jediné prostého obrácení stanauti může, protože oba wždy wšeobecní podlé doby zůstáwají. – Rowně i z odličných úsudků jako při wýslowných mohau se jiní úsudkowé obrácením zdělati; n. p. z

. Li ( . .

with Barrense

2. 2. 3

usudku: Wit jest bud učený nebo neučený, powstanau tito usudkowé: Wšecko, co bud učené jest, neb neučené, jest Wit; pak: Nèco, co bud učené jest, neb neučené, jest Wit.

## S. 124.

< Učiníli se z úsudku wýslowného, proměněním jeho podmětu w přísudek a záporně protivného přísudku w podmět, přidáním mu protiwué jakosti prwního, tehdy sluj takowý úsudek zamenený (contraponirt, versetzt). Záměna prostú jest tehdáž, když oba úsudkowé stejnau kolikost mají (contrapositio simplex). Zámena zjinačená (contrapositio per accidens) wšak, když jsau rozličné kolikosti. K prwnímu twaru náležejí úsudkowé: Wšickni lidé jsau smrtelní a žádný nesmrtelník není člowěkem; k druhé třidě: Wšickni lide jsau smrtelní a někteří nesmrtelní nejsau čloweky. – Podpowedný úsudek se změňuje, když se záporná protivnost důwodu za následek, a záporná protiwnost následku za důwod položí; n. p. tito dwa úsudkowé: Když prší, tehdy býwa mokro, a když nebýwa mokro, tehdy neprší. – Odlíčené úsudky mohau změněny býti tak, jako wýslowné, n. p. Wít jest bud učený neb neučený; z toho úsudku powstane prostau záměnau: Wšecko, co bud učené není nebo neučené, není Wítem, a zjinačenau z úsudku: Wit jest buď bílý, neb černý, neb snědý. Nèco z toho, co ani bíle, ani černe, aní sněde není, není Wítem.

Když k danym předstawám, w kterých, aby plnosudné byli, cosi chybí, toto chybující wyhledáwáme, když se tážeme či doptáwáme (quaeritur s. interrogatur) a když chybující onono udáwáme, tehdy odpowidáme (respondetur). Otázky a odpowědi (quaestiones et responsiones) powažowané samy w sobě nečiní úplný úsudek, nébrž společné. Z tohoto spolku wynikající úsudky neb sady. mohau wšelikerau twárnost míti.

To, co chybuje a se hledá, může wšelikého býti způsobu. Může se hledati předmět: up. Kdo jest nekonečný? Odpowěd: Bůĥ./ Aneb se hledá přísudek: Jaká jest jestota Bůh? Odpowěd: Nekonečná. Anebo se hledá určení poměru mezi podmětem a přísudkem: Jestli

Bůh nekonečný? Odpowěd: Jest. Z takowých otázek spojených s odpowědmi wzniká wezdy wýslowný úsudek: Bůh jest nekonečný. Mohau se tehdy dle swého zaměření wýslownými otázkami nazýwati. - Opět se může hledati důwod některého následku: u p. Odkud přijde wýžiwa? Odpowěd: Z práce, zporotv. Aneb se hledá následek některého důwodu: u p. Co dá práce a zporota? Odpowěd: Wýžiwu. Aneb se hledá spojení mezi důwodem a následkem: Dáli práce a zporota wýžiwu? Odpowěd: Dá. Z takowých otázek spojených s odpowědmi wzniká weždy podpowědný úsudek: Když se pracuje a zpoří, dobude se wýžiwa. Podlé naměření jich možno je podpowědnými otázkami nazwati. - Opět se může otázka wztahowati ku částkám daného okresu: Lidé jsau buďto ctnostni nebo? Odpowěd: Hříšni. Anebo k okresu daných částek: buďto ctnostný nebo hříšný? Odpowěd: Lidé. Anebo protiwnosti a úplnosti oddělenin: Jsauli lidé buďto ctnostni nebo hříšní? Odpowěd: Jsau. Z takowých otázek spojených se swými odpowědmi wzniká weždy odličný úsudek: Li dé jsau buďto ctnostní nebo hříšní: protož mohau takowé otázky odličnými slauti. Z toho plyne, že otázky samy w sobě wážené nemohau slauti zpříma ani wýslownými ani podpowednými ani odličnými; toliko tehdáž, když spolek jich s odpowedmi takowé úsudky poskytuje. W ohledu na způsobowost bude každá otázka wlastně toliko záhadná, jelikož ona jenom možný úsudek pronáší, ačkoliw bywši spojená s odpowědí, zplozuje úsudek rozhodný anebo konečně i stanowný. – W ohledu na jakost jsau wšecky otázky dle swého záhadného rázu neurčité. jimi ani nepotáká ani nezamítá; nébrž odpowídajícímu se zůstawuje wolno, aby cosi položil nebo zawrhl. otázky jen tehdáž může místo míti, kdy w otázkách samých okres wěcí se udáwá, na které se otázka wztahuje; u p. Jsauli wšickni lidé rozumní? Jsauli někteří lidé učení? Jestli Brož bohat? - Neníli okres udán, nelze otázce, jelikož sama w sobě úsudkem není, kolikost připsati. - Otázka jest neurčitá, když se na ni bez pomoci jiných otázek odpowědíti nedá; u p. čím se pokutuje zločinstwí? Tato otázka jest určebná teprwa otázkau, jaké zločinstwí

se míní, dříwe nežli by se určitá odpowěd dáti mohla. Tak také býwá odpowěd neurčitá, když to, co chybuje, neudáwá a opět jiných otázek potřebu plodí; u p. kdyby se k otázce: Jakau pokutu zasluhuje wražda? odpowědělo: Určitost otázek a odpowědť míwá wšeliké stu-Čím určitější otázky a odpowědi býwají, tím také lepší; určitost otázky nesmí wšak býti takowá, aby již i samau odpowěd obsahowala, tehdáž sluje otázka nemotorná (quaestio domitiana, ungeräumt); u p. Dlauholi trwala třidcetiletá wálka? Sluje též nemotorná, když odpor zawírá: Jestliž okrauhlý trojhraník hranatý? aneb: Jestli měděnice stříbrná? Také může býti odpowěd nemotorná, když buďto sama sobě aneb otázce odporuje, anebo wůbec na otázku se nehodí: up. Které obrazce jsau hranaté? Odpowěd: Kulaté trojhraníky, aneb: Proč se dělí swětlo w duze na sedmero barew? Že dwakrát dwě čtyry jsau. otázka několiko odpowědí sobě odporných žádá, tehdá není otázka ani odpowěd ani neurčitá ani nemotorná; u p. Máli Brož mnoho domů, mnoho polí? Odpowěd: Mnoho domů, ale žádných polí; nébrž jest toliko složená a kdyby byla toliko jednotná, již dosti zřejmě se widí.

#### Sr 125.

#### O wznikání úsudkůw.

Kterak wznikají úsudkowé? Na tuto otázku zde třeba odpowěděti. W úsudcích má daná rozmanitost w jednotu swědomosti spojena býti. Každý úsudek musí dle kolikosti, jakosti, potahy a způsobowosti býti určen. Dříwe tedy, nežli se spojí rozmanitost w jednotu, přemítati třeba, kterakau kolikost, jakost a t. d. ten úsudek míti může. Toto přemítání stáwá se saudem, a děje se dle pojmůw, kteří slují pojmowé přemětní (Reflexionsbegriffe).

1) Abychom wěděli, gakau kolikost úsudek míti může, skaumame, jsauli předstawy jednaké čili wšeli jaké. W jednotli-wých úsudcích jest podmět jednaký a tentýž. Nejsauli ale částky wšecky okresu w ponětí wšickni lidé w tom sworny, aby jim znak učený přislušel, nebo nepřislušel, tehdy po-

wstáwá úsudek zwláštní; n. p. Někteří lidé jsau učení, nebo, někteří lidé nejsau učení. — W úsudku wšeobecném powažují se sice částky pojmu we swém okresu jakož wšelijaké, ale z ohledu znaku jim přináležejícího, nebo nepřináležejícího, za jedinaké a za stejné; n. p. Wšickni lidé jsau smrtelní, w tom úsudku jsau lidé arci wšelijací pojati, ale w tom se srownáwají, že znak smrtelní wšem přináleží. Totěž i w záporném úsudku: Nikdo není wšewidaucí, se zhledáwá.

- 2) Dle jakosti jsau úsudkowé buď twrdici nebo zapíraci, tudíž třeba hleděti, jsauli předstawy pospolu we shodě anebo w protiwu; n. p. jsauli předstawy Wít a učený shodné, tehdy powstane úsudek twrdici: Wít jest učený; jsauli ale protiwné, tehdy wznikne úsudek záporný: Wít není učený.
- 3) Dle potahy jsau úsudkowé buď wyslowní nebo podpowèdní nebo odlíčení. Při prwním nalézá se zárownost wnitřní; při druhém wněšná; při třetím wnitřní i wněšná. Abychom tedy potahu úsudkůw určiti mohli, třeba skaumati, zdaliž spojitelné předstawy we wnitřním, čili we wněšném srownání stojí.
- 4) Dle způsobowosti jsau úsudkowé buď záhadní, rozhodní, nebo stanowní; neboť tu záleží na srownalosti úsudkůw s rozumem. Neprotiwili se spojení době myslné, totiž prawidlům myšlení, bude jedno možno, a z možnosti této wzniká záhadný úsudek; n. p. krokwice, o které smýšlíš, může stejnouhelná býti. Jestli ale spojení předstaw w druhých předstawách založeno, tehdy jest úsudek rozhodný; n. p. krokwice ode mne napsaná jest stejnouhelná. W stanowných úsudcích doba matiznu určí; n. p. krokwici dlužno míti tři úhly: neboť dle zákona neshody jest nemožno, aby hrokwice tří úhlů neměla.

Podlé kterých zákonů ale spojuje um rozmanitost w úsudky? Anebo jinými slowy: Která jsau prawidla pro dobnau prawdu úsudkůw? Nemohau nižádná jiná býti, leč ona na hoře již dotčená; a sice

 Každému předmětu přisluší znak s ním se shodující, a žádnému předmětu nesluší znak, který mu odporuje. Obě prawidla hodí se pro úsudky wýslowné; ono pro twrdicí, toto pro zapírací.

- 2) Druhy zákon postačitelného důwodu platí pro podpowedne.
- 3) Zákon wylučujícího třetího hodí se pro odlíčené úsudky, které w smyslu logickém jediné dwojčlené býti mohau.

W ohledu zwláštním na wnitřní obsah usudků a sad, možno je rozděliti ještě w rozborné (analyticus) a sauborné (syntheticus), skumné (theoreticus) a wýkonné (practicus), w dokázatelné (demonstrabiles) a nedokázatelné (indemonstrabiles), w podmětně (subjective) a w předmětně (objective) platné. Tyto rozdíly jsau wšak ne tak logické jako powěcné.

## S. 126.

Hledíli se kromě wnitřního obsahu úsudků a sad také na jich wědeckau powahu, totiž na jich cenu a společný poměr w možné saustawě dowědů, tehdy možno jest také uwésti tato jména: zásada (axioma), požádawek (postulatum), úloha' (theorema), záhada (problema), přípojek (corollarium s. consectarium), přezwědy (empiremata), podpowěd (hypothesis), odbor (lema), přímětek (scholium).

Zasadami slují skumné sady nepostředné jistoty; jsauli wšak wykonne sady, jichžto wykonatelnost sama sebau zřejma jest, slují požádawky. Zásady a požádawky tedy nedokázatelné sady a slauží u wědách za prwotné a základní sady. Skumné sady pak jsauce důkazu schopny a žádající, slují úlohami. Wýkonné sady, jichžto wykonatelnost se teprw dowoditi má, slují záha-Úlohy a záhady jsau tedy sady dokázatelné a odnožují se w naukách z prwotinných neb základních sad, Sady, které z předcházejících nepostředně plynau, zwláštních důkazu nežádajíce, slují přípojky. Sady, jichžto platnost se zkušuje a skaumá, slují přezwědy. Sady, které se z neurčebných důwodů připauštějí, slují podpowědmi. Sady, které z jiných nauk jako již tam dokázané se přijaly, slují odborem. Ostatně se nazýwáwají sady, které nějakau poboční wědomost poskytují, přímětkem. Dají se tedy wšeliké sady w ohledu na swau wědeckau powahu následujícím způsobem sestawiti:

- I. Proslowy hlawni.
- 1) Domácí:
  - A. Zásady:
- a. Skumné.
- b. Požádawné.
  - B. Odnožené sady:
- a. Sady z určebných důwodů.
- α) Ze wlastních zásad.

Skrze důkazy.

- aa) Úlohy.
- bb) Záhady.

Nepostředním následkem.

Přípojky.

- <sup>β</sup>) Ze zpytu a zkaušek.
- Přewědy.
- b. Z důwodů neurčebných.

Podpowědi.

2) Odnožené sady.

Odbor.

II. Přípojky.

Ostatně rozuměti sluší, že toliko w mathematických wědách dle přísnějšího naukowého náwodu těchto rozličných názwů býwá užíwáno.

#### c. O rossudcich.

## S. 127.

Rozsuzowání jest poznáwání prawdy nebo křiwdy w nějakém úsudku z prawdy nebo křiwdy w úsudku druhém se nalézající. Rozsuzuji poznáwaje z prawdy úsudkůw: wšickni člowěkowé jsau smrtelní a Wit jest člowěk prawdiwost úsudku: Wit jest smrtelný; pak poznáwaje i křiwdy úsudku: Nikdo není učený, prawdiwost úsudku: Někteří ludé jsau učení. Čin rozsuzowání neb zawírání jest rozsudek w podmětném wýznamu, a úsudkowé zawíráním spojení slují rozsudkem w předmětném wyrozumíwání.

## S. 128.

Úsudkowé, z jejichž prawdy nebo křiwdy prawda nebo křiwda následuje, slujte náwisti (praemissae); ten úsudek, jehož prawda nebo křiwda skrze náwěsti se poznáwá, jest záworní průpowěd, neboli záwèrek (Schlusssatz). W rozsudku: wšickni člowikowé jsau smrtelní, Wít jest člowik, tehdy jest smrtelný, jsau náwěstmi prwní dwa úsudkowé, a poslední jest záwěrkem. Obyčejně záwěrek se znamená slowcem: tedy, tudy a t. d.

## S. 129.

Jestliže z prawdy nebo křiwdy některého daného úsudku bezpostředně prawda nebo křiwda jiného úsudku se wywozuje, tehdy sluje bezpostřední rozsudek (consequentia immediata). Wywodíli se z daného úsudku pomocí ještě druhého úsudek třetí, tehdy sluj rozsudek postřední (ratiocinium); n. p. zawřeli se z úsudku: wšickni lidé jsau smrtelní, úsudek: tedy někteří lidé jsau smrtelní, bude rozsudek bezpostřední. W záwěrku pak: Wšickni člowěkowé jsau smrtelní, Wít jest člowěk, tedy jest smrtelný, widíne rozsudek postřední.

## **§.** 130.

## O rozsudcích bezpostředních.

K rozsudku bezpostřednímu nic jiného potřebi neni, než aby se daný úsudek dle prawidel myslných rozebral, a potom z jeho prawdy nebo křiwdy prawda nebo křiwda zawření se ukázala. Prawidla myslná z ohledu bezpostředních rozsudků mohau tato užíwána býti:

1) Prawidlo shody a neshody.

2) Zákon postačitelného důwodu. Jestli úsudek prawý, tehdy i ten, který z něho následuje, a naopak. Z křiwého úsudku může sice prawý následowati rozsudek, ale žádné síly nemá; n. p. wšickni lidé jsau učení, tedy někteří lidé jsau učení.  Zákon wylaučeného třetího. Ze dwau se zapírajících úsudků jeden prawý a druhý křiwý jest.

Prawidla, kterými se řídí rozsudky bezpostřední, jsau tato nejhlawnější:

- Jestli úsudek wšeobecný prawý, jest i w něm obsažený zwláštní úsudek prawý. Jestli prawda, že wšickni lidé smrtelni jsau, tehdy jest i prawda, že jsau smrtelni někteří.
- 2) Jestli který zwláštní úsudek křiwý, tehdy jest i wšeobecný křiwý, z něhož pošel. Jestli křiwo, že někteří lidé nesmrtelni jsau, tehdy jest i křiwo, že jsau wšickni nesmrtelni.
- 3) Wšeobecný může úsudek býti křiwý, a zwláštní w něm obsažený prawý. Jest n. p. křiwo, že wšickni lidé jsau učení, ale prawo, že jsau učení někteří.
- 4) Ze dwau záporně se potýkajících úsudkůw jest jeden praw a druhý křiw.
- 5) Ze dwau odporně potýkajících se úsudkůw jestli jeden prawý, druhý býwá křiwý. Jednak oba křiwí býti mohau; protože nejenom druh druha zamítá, ale i místo něho cosi jiného sází.
- 6) Z pododporných úsudkůw jestli jeden křiw, druhý jest praw. Jestli křiwo, že některé trojúhelníky čtwero úhlů mají, tehdy jest prawo, že některé trojúhelníky čtwero úhlů nemají. Opačně pak ale nedá se sauditi, jakoby se prawdau jednoho pododporného úsudku nawrhowala křiwda druhého, neboť oba mohau býti prawé; n. p. někteří lidé jsau nezdrawí.
- 7) Totožný úsudek dá se obraceti; totiž obracením wzniklý úsudek jest prawý, bylli ten prawý, z kterého pošel.
- 8) Wšeobecně twrdicí netotožné úsudky ne prostě, alebrž proměnně dají se obraceti; n. p. z úsudku: wšickni lide jsau smrtelní, nemohu sauditi: wšickni smrtelníci jsau lide, nehrž: někteří smrtelníci jsau lide.
  - 9) Wšecky twrdicí úsudky zwlaštní dají se prostě

obraceti. Z úsudku: nekteří lidé jsau nemocní, mohu sauditi: nekteří nemocní jsau lide.

- 10) Wšecky wšeobecně záporné úsudky dají se prostě obrátiti; n. p. z úsudku: nižádný člowěk není wšewědaucí mohu sauditi: nižádný wšewědaucí není člowěkem.
- 11) Úsudky záporné zwláštní nedají se obrátiti; n. p. z úsudku: některé stromy nejsau lípami, následuje: některé lípy nejsau stromy.
- 12) Wšecky totožné úsudky dají se změniti prostě; n. p. z úsudku: wšickni rozumní žiwočichowé jsau člowiko- wé; žádný nečlowik není rozumný žiwočich; což úsudkem jest změněným.
- 13) Úsudky wšeobecně twrdicí dají se změniti prostě. Z úsudku: wšickni lidé jsau smrtelní, plyne: žádný
  nesmrtelník není člowěk.
- 14) Úsudky wšeobecně záporné dají se změniti zjinačeně, ale ne prostě.
- 15) Twrdici úsudky zwláštní nedají se změňowati ani 🥳 🖑 prostě ani zjinačeně.
- 16) Úsudky záporné zwlaštní dají se toliko změňowati prostě, zjinačeně ale nic.

#### S. 131.

#### O rozsudcích postředních.

Rozsudek jest poznání prawdy nebo křiwdy w některém úsudku z prawdy nebo křiwdy dwau jiných sobě wespolek podřaděných úsudkůw.

Rozsudek se wlastně neliší od úsudku obsahem, nébrž toliko dobau. Tak jako k utwoření wšelikého ponětí potřebí jest úsudku, tak také ku wšakemu úsudku třeba jest rozsudku čili zawírání; tudíž i ponětí se w mysli zawíráním twoří; n. p. ponětí duše powstáwá z úsudku: duše jest myslící jestota, tento pak úsudek powstal z rozsudku tohoto: wšeliký duch jest myslící jestota, duše jest duch, tedy jest myslící jestota.

## S. 132.

Tak jako úsudek záleží ze tří wěcí, totiž z přísudku, podmětu a spony, tak také i rozsudek ze tří částek složen jest; n. p.

Wšaký člowěk jest smrtelný. Wít jest člowěk: Tedy Wít jest smrtelný.

W rozsudku se nalezají nejméně dwě náwěsti; neníli jich wíce, tehdy sluje rozsudek prostý o jednom podboru. Jestli w něm wíce náwěstí nežli dwě, tehdy i wíce podborů, a tehdáž jest rozsudek násobný; n. p.

Wšickni žiwočichowé jsau smrtetní. Wšickni lidé jsau žiwočichowé, Wšickni učení jsau lidé, Wšickni učení jsau smrtelní.

Dle některých logikůw úsudek toliko dwě částky má, podmět a přísudek, z kterých druhý prwnímu se přisuzuje beze spony; n. p. slunce switi.

## S. 133.

## O prostých rozsudcích.

W prostém rozsudku sluj náwěst obšírnějšího okresu náwěst hořejší neb hořejšek (propositio major), a druhá, která se pod ním podebírá, náwěst dolejší, dolejšek (propositio minor); n. p.

Rozsudek. Wšaký člowěk jest smrtelný (hořejší náwěst).

Wít jest člowěk (dolejší náwěst):

Tedy Wít jest smrtelný (záwěrek).

## §. 134.

Prosti rozsudkowé jsau dle swého hořejška buď wýslowní, nebo podpowední, nebo odliční. Příklad

wýslowného: Wšaký člowěk jest smrtelný.

Wit jest člowek:

Tedy jest Wit smrtelný.

podpowědného: Když prší, býwá mokro.

Nyní prší:

Tedy nyní jest mokro.

odličného: Wít jest buď učený neb neučený.

Jest wšak učený:

Tedy není neučený.

W rozaudcích se prýští rozličnost toliko z jednoho poměru a sice z potažitosti, a protož jsau rozsudkowé podlé potahy swého hořejška buď wýslowní, buď podpowědní, buď odliční. Na kolikost, jakost a způsobowost rozsudkůw nemůže se ohled bráti. Každý záwěrek má totiž obecnau a nutnau platnost. Mají tedy wšickni rozsudkowé stejnau kolikost a způsobowost a i jakost nepřichází w žádnau úwahu.

## S. 135.

## O prostém wýslowném rozsudku.

Prostý wýslowný rozsudek jest úplný, když žádná náwèst nechybuje; zkrytý pak, když jedné náwěsti se nedostáwá; n.p. wšaký člowék jest smrtelný, tedy Wit jest smrtelný. W obecném mluwení jsau zkrytí rozsudkowé nejobyčejnější, snadno ale každému logická doba i auplnost dáti se může.

## S. 136.

Podmět a přísudek w úsudku jmenují se články (termini). W auplném wýslowném rozsudku nemá se jich přes tři nalézati. Hořejšek má dwa články; n. p. (w §. 133) wšaký člowěk, smrtelný; dolejšek, který se pod ním podbírá, toliko jednoho nowého článku nabýwá, totiž podmětu Wít; jehož přísudek člowěk, zdělán jest z podmětu hořejška. Záwěrek nenabýwá žádného nowého článku, t. neobsahuje ni-

čeho, což by již w náwěstech nebylo. Jeho podmět Wít zdělán jest z podmětu dolejška, a jeho přísudek smrtelný zdělán jest z přísudku hořejška. Přes tři články nemůže prostý, auplný, wýslowný rozsudek w sobě zawírati; nebo kdyby dolejšek měl dwa nowé články, tehdy by nepodbíral, a kdyby záwěrek měl nabyti nowého článku, tehdy by z náwěstí plynauti nemohl; n. p.

Wšickni lidė jsau smrtelni. Kůň jest žiwočich.

anebo: Wšickni lide jsau smrtelni.

Smrtelní lidé jsau lidé:

tedy: Wšickni lidė jsau učeni.

Méně tří článkůw nemůže auplný, wýslowný rozsudek míti, sice by buď hořejšek nebo dolejšek byl úsudkem totožným; w prwní případnosti byl by záwěrek stejný s dolejškem; n. p.

Wšaký člowèk jest člowèk. Wít jest člowèk: Iedy Wít jest člowèk.

W případnosti druhé bylby záwěrek bezpostřední; n. p.

W šickni lidė jsau smrtelni. Nekteri lidė jsau lidė: Tedy nèkteri lidė jsau smrtelni. > 🕬

S. 137.

Hořejší i dolejší náwěst mají společný článek, jenž se článkem prostředním (terminus medius) jmenuje. Podmět záwěrku jsa podmětem dolejšku sluje článek nižší (terminus minor), a přísudek záwěrku, jsa přísudkem w hořejšku, sluje článek wyšší (terminus major). W rozsudku:

Wšaký člověk jest smrtelný. Wít jest člověk: Tedy Wít jest smrtelný, jest: člowek prostředním článkem, Wít nižším článkem a smrtelný wyšším článkem.

Tyto nazwy půwod swůj berau z wýslowných rozsudkůw, majicích wždy twrdicí zawěrky, kdež podmět zawěrku nižší jest nežli jeho přísudek.

### S. 138.

Poznamenali se prostřední článek písmenem P, nižší článek písmenem N a wyšší písmenem W, tehdy prawidelná postawa auplných prostých wýslowných rozsudků bude tato:

PW NP NW

Platnost wšelikých wýslowných rozsudků opírá se o tuto sadu: W jakém poměru (shody neb neshody) daný znak k jinému znaku wěci stojí, w témže poměru stojí on i k wěci samé; aneb znak (twrdicí neb záporný) znaku jest i znakem předmětu pod tímto znakem stojícímu. Tato sada může slauti zásadau wýslowných rozsudků. Jinak dá se onano sada pro twrdicí rozsudky i takto wyjádřiti: Co znaku wěci přisluší, sluší i wěci samé (nota notae est etiam nota rei); u p. Wšecka tělesa jsau hybná.

stálice jsau tèlesa: tedy jsau stálice hybné.

Zde se usuzuje, že znak hybnosti stálicím přisluší, poněwadž znaku jich, totiž znaku tělesnosti takowý znak přisluší. Pro rozsudky záporné dá se enano sada wyjádřiti takto: Co se znaku wěci protiwí, to se protiwí wěci samé (repugnans notae repugnat rei ipsi); u p.

Rozumní tworowé nebudte co wici upotřebowání. Černochowé jsau rozumní tworowé: Nebudtež tedy co wici upotřebowáni.

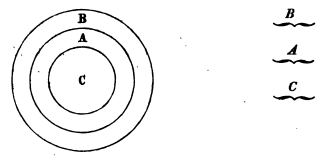
Zde usuzujeme, že znak úpotřeby jakožto pauhé wěci černochům se protiwí, poněwadž se protiwí znaku jich, že rozumní jsau tworowé. Ze wšeho jest widno, že zásada wýslowných rozsudků nic jiného není, nežli zásada potažné totožnosti (relativae identitatis), asi podlé toho obrazce:

|                      | anen:            |
|----------------------|------------------|
| 1) $X \rightarrow B$ | $\boldsymbol{X}$ |
| 2) A - X             | // \\            |
| 3) A - B             | A = B            |

anah.

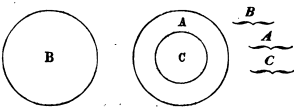
Proslow: Dictum de omai et nullo, jest následek proslowu: Nota notae etc. a chce toliko říci: Co rodu přisluší aneb nepřisluší, to přisluší neb se protiwí i wšem twarům a jednotníkům.

Mnozí se snažili dobu wýslowného rozsudku na zřetel dáti a poměr spojených w něm sad, a sice rozsudky s twrdicím záwěrkem tímto dwojím způsobem:



t. j. že  $C \le A \le A \le B$  se obsahuje, tedy se také obsahuje  $A \le B$ .

Rozsudky se záporným záwěrkem wyobrazují se takto:



t. j. že  $C \le A$  a  $A \le B$  obsaženo jest, tedy se neobsahuje take  $C \le B$ .

#### · S. 139.

Prostý wýslowný rozsudek sluje pauhý, když jest aupln a w prawidelné postawě; neníli ale aupln a nemajíli články swého wykazaného místa, tehdy sluj přesadný (hybridus).

S. 140.

Náwěst dolejší pauhého wýslowného rozsudku musí wšudy býti twrdicí, neboť má podmět záwěrku podřadowatihořejškowi a wypráwěti, že k těm wěcem přináleží, o kterých hořejšek cosi stanowí. Hořejší ale náwěst může býti buďto twrdicí nebo zapírací. W prwní případnosti sluje rozsudek twrdicí (§. 137), w druhé pak zapírací; n. p.

Nižádný člowěk není wšewědaucí. Wít jest člowěk: Tedy Wít není wšewědaucí.

Odtud to prawidlo, že ze samých záporných úsudkůw ničeho zawříti nelze. (Ex puris negativis nihil sequitur).)

## S. 141.

W rozsudcich pauze a prostě twrdicích wýslowných přidáwá se podmětu záworní propowědi znak, bywší znakem znaku přidaného w dolejšku témuž podmětu; n. p. w rozsudku wšuký člowik jest smrtelný, Wít jest člowik, tedy jest Wit smrtelný, dáwá se Witowi znak smrtelný, protože mu dle wýpowědi dolejška přisluší znak člowik, jehož znakem jest dle wýpowědi hořejška znak smrtelný. Z toho wyplýwá pro rozsudky twrdicí pauze a prostě wýslowné to prawidlo: Co znaku nějakého předmětu (předstawy) přisluší, to přisluší předmětu (předstawě) samému. Znaku člowik předstawy Wít přisluší znak smrtelný, tedy i samé předstawě Wít přišlušeti musí. (Nota notae est nota rei ipsius).

## S. 142.

W záporných rozsudcích pauze a prostě wýslowných zapírá se w podmětě záwěrku znak, protože mu podlé dolejška přisluší znak, jenž podlé wyměření hořejška se přís

sudkem záwěrku zapírá; n. p. w rozsudku: nižádný člowèk není wšemohaucí, Wít jest člowèk, tedy Wít není wšemohaucí, zapírá se Wítowi znak wšemohaucí, poněwadž mu, jakož dolejšek wyprawuje, znak člowèk přisluší, znaku wšemohauce w sobě nepřipauštějící. Pročež pro záporné rozsudky pauze a prostě wýslowné toto wzniklo prawidlo: Co we znaku nějakého předmětu se zapírá, to se zapírá w předmětě samém. (Quod repugnat notae, repugnat rei ipsi).

## S. 143.

¿Hořejší propowěd rozsudkůw pauze a prostě wyslowných buď wždy wšeobecná, neboť prawidlo zní: ze samých zwláštních propowědí nic nenásleduje (ex puris particularibus nihil sequitur); n. p.

> Někteří učení jsau nešlechetní. Někteří nábožní jsau učení:

Tedy někteří nábožní jsau nešlechetní.

anebo: Nekteří lidé jsau učení.

Wit jest člowek: — nemohu zawirati

zdaliž Wit k těm lidem náleží, o nichž se prawí, že učení jsau; pakli ale wšeobecně něco o lidech klade se, tehdy není pochybno, že i Wit k tomu přináleží.

S. 144.

Z toho prawidfa plyne onaké wyjádření rozsudkůw pauze a prostě wýslowných; oní totiž nějakému podmětu buď něco přiwlastňují, nebo jej toho odsuzují; protože tento podmět dle wyřknutí dolejška twarem jest takowých předmětůw, jimž dle wyřknutí hořejší propowědi tento přísudek buď přináleží nebo nepřináleží. Protož mohau dotčená prawidla takto wyjádřena býti Což přisluší celému rodu, to přisluší i twarům téhož rodu. A pro záporné rozsudky; Čehož se odsuzuje rod, toho se odsuzují i twarowé jeho. Prwní zákon jest ono: dictum de omni, a drahý ono: dictum de nullo.

\$. 145. Poněwadž podbírá dolejšek podmět záwěrku pod hořejškem, tedy na záwěrek kolikost dolejška, jakost pak hořejška, protož se hořejškem stanowí, zdaliž se jaký znak podmětu w záwěrce přisaudí anebo odsaudí.

Zákony wyplýwající z podstaty wýslowných rozsudků, kteréž k činění jich a posuzowaní slaužily, jsau následující:

- 1) Pořádný a úplný wýslowný rozsudek ať w sobě drží tři sady, zawirajíci w sobě jen tři hlawní pojmy.
  - 2) Hořejšek buď powsechný a dolejšek buď twrdicí.
- 3) Záwěrek se řed w ohledu na kolikost dolejškem a w ohledu na jakost hořejškem. – Z těchto tří wšecky ostatní prawidla bude snadno wywoditi.`

W rozsudku: Kdo swau wedu żewrubne zna, jest prawe

Brot swau wedu zewrubne zná: . Tedy jest Brož práwě ućený.

nalézá se šestero rozličných pojmů: Wěda – zewrubně – zná - práwě - učený - Brož; - jednak tři hlawní pojmy: wědu zewrubně znáti, práwě učený, Brož.

"O rozsudcich wyslownych přezadných.

the control of the control of the state of the state of Rozsudek wyslowny sluje presadny (mišeny), když při něm buď prawidelného pořádku w náwěstech a jejich čláucích není, a nebo když některau jinau změnu na swé době Prawidelný pořádek a postawa wýslowných rozsudkůw byla tato: (wiz S. 138).

1. P. W. Car Strain of Sular Transport of a distribution of the contraction of t N. W. Ash Carlotte

Může jí ale ještě trojím způsobem změněno býti.

3. P W 4. W P 2. W P NP

tak že jest čtwero postaw, které se obyčejně figury neb obrazci jmenují. W druhém obrazci jest hořejšek obrácen; příklad toho bud:

Nižádná konečná jestota není swatá.

Bůh jest swaty:

Bůh tedy není konečná jestota.

W třetím obrazci jest dolejšek obrácen:

Wšickni lede jsau smrtelní.

Wšickni lidé jsau konečné jestoty:

Nekteré konečné jestoty jsau smrtelné.

We čtwrtém obrazci jest hořejšek i dolejšek obrácen:

Nižádný kruh není čtwerohranník,

Wšickni čtwerohrannici jsau obrazci:

Nekteri obrazci nejsau kruhy.

#### S. 147.

K wyskaumání, zdaliž který rozsudek druhého, třetího nebo čtwrtého obrazce prawý jest, ničeho není třeba, leč nawrácení prawidelné postawy náwěstem.

## S. 148.

Rozsudek, w němž některá z náwěstí chybuje, sluje rozsudek krytý (crypticus). Chybujeli zcela nějaká náwěst, tehdy sluje rozsudek zamlkawý neb zámlka (enthymema); n. p. Wšaký člowěk jest smrtelný:

Wit jest tedy smrtelny.

jest zámlka, kdež dolejší náwěst chybuje; tak také i tento rozsudek:

Wit jest clowek:

Tedy Wit jest smrtelný.

w němž se hořejšek zamlčuje. — Neníli ale nižádná náwěst wyjádřená, tehdy jest rozsudek sražený (contractus); n. p. Wít co tlowik jest smrtelný-

## S. 149.

O prostých podpowědných rozsudcích.

Rozsudek, jehož hořejší náwěst obsahuje podpowědný úsudek, sluje podpowědný, a jest prostý, když má jenom dwě náwěsti. Jsauli obě dwě podpowědné, tehdy jest podpowědný rozsudek pauhý; pakli ale dolejší náwěst wýslowným úsudkem, tehdy sluje přesadný. Příklad rozsudku pauho a prosto podpowědného buď tento:
Nenili člověk swoboden, nemůže zlého páchati.
Nemůželi člověk zlého páchati, tehdy nemůže býti trestán:
Nenili člověk swoboden, nemůže býti trestán.

Příklad rozsudku přesadného pauho a prosto podpowědného jest tento:

podvály motor skráli stojí a 201 nadojí shovýšín na
mietí proto a mnež jinangrati přesadný.

Pršíli, býwá mokro. Nyní není mokro: Tedy neprší.

## S. 150.

W podpowědných rozsudcích jest důwod spojen s následkem, hořejšek totiž jest důwodem a dolejšek následkem. Z toho plyne prawidlo pro prosté podpowědné rozsudky: Kladeli se hořejšek (důwod), tehdy i dolejšek (následek) nutno klásti; opáčně též: zamítáli se dolejšek (následek), tehdy i hořejšek (důwod) zawrhnauti nutno. W prwní případnosti zawírá se kladmo (modo ponente), w druhé zámětmo (modo tollente).

## S. 151.

W rozsudku pauho a prosto podpowědném má každá náwěst za swůj zásudek násudek druhé, a z toho plyne spojení obau náwěstí. Učiníli se w záwěrku neopakowaný násudek w náwěstech za násudek, a neopakowaný zásudek w náwěstech za zásudek záwěrku, tehdy se zawírá kladmo; n. p. Jestli Bůh maudrý, dobrý a sprawedliwý, tehdy se má každý zlosyn trestu báti.

Máli se každý zlosyn trestu báti, tehdy jest duše nesmrtelná.

Jestli Bůh maudrý, dobrý a sprawedliwý, tehdy jest duše nesmrtelná.

Zapíráli se w náwěstech neopakowaný zásudek, a číníli so z něho w záwěrce násudek, a dáli se mu w náwěstech neopakowany násudek se saporem za jeho zásudek, tehdy se zawřelo zámětmo; n. p.

Mluwili Brož praudu, tehdy wysaudím swau při. 4 / c.

## §. 152.

Tak také se může w rozsudku podpowědném přesadném buďto kladmo nebo zámětmo zawirati; w prwní případnosti ztwrzuje se násudek hořejška dolejškem, a tudy se i zásudek hořejška w záwěrku ztwrzuje, n. p.

Jestli Wít ctnosten, tehdy mluwí prawdu.

Wit jest ctnosten:

Wit tedy mluwi prawdu.

W druhé případnosti zapírá se w dolejšku zásudek hořejška, kudyž i w záwěrku se zamítá násudek hořejška; n. p.

Jestli Wit etnostný, tehdy mluwi prawdu.

Wit nemluwi prawdu:

Wit tedy není ctnostny. 🥆

## 

Nemůže se ale opáčně říci, že když se násudek (důwod) zamítá, že i následek (zásudek) jest k zametení; neboť následek může z jiných rozličných důwodů wznikati;

Jestli Wit ctnostny, tehdy mluwi prawdu.

Wit neni ctnostny:

Wit tedy nemluwi prawdu.

jelikož možno jest, že Wit ne ze ctnosti, nebrž i z jiných

příčin, n. p. z bázně, prawdu mluwí.

Též také nelze sauditi, když se zásudek (následek) připauští, že i násudku připustiti třeba, z té příčiny, protože následek z mnoha jiných jistě důwodů plynauti může; n. p.

Jestli Wit ctnostny, tehdy mluwi prawdu.

Wit mluwi prawdu:

Wit jest tedy ctnostny. jelikož z jiných důwodůw může Wit prawdu mluwiti, nikoli ctnostný nejsa. – Co se zde o rozsudcích podpowědných přesadných stanowilo, tolikéž se o pauhých stanowiti dá. 

Prawidlem odličného rozsuzowání jest tato sada: kladením jednoho ze dwau záporných pojmůw druhý se ruší. a rušíli se jeden, druhý se klade.

. Z toho násléduje dále:

1) Položíli se (určitě) jeden, ostatní se ruší.

- 2) Položili se jich (neurčitě) wíce kromě jednoho, tehdy se ruší toliko tento.
- . 3) Zrušíli se jeden, tehdy se klade některý z ostatních (neurčitě).
- 4) Zrušíli se jich wíce kromě jednoho, tehdy se klade tento (peurčitě). >

## S. 154.

## O rozsudcích prosto odličných.

W rozsudcích odličných wynáší se hořejšek odličným úsudkem W odličném úsudku se nawrhuje okres přísud. Položili i kůw, z nichž jeden při wylaučení druhých podmětů přislu-Na tom zpoléhá zákon tento odličných úsudkůw: Přiříkáli dolejšek z přísudkůw w hořejšce jmenowaných jeden podmětu, tehdy wšecky ostatní se od toho wylučují (modus ponendo tollens):

Wit jest bud bily, nebo žluty, nebo černy nebo snedy. Wit jest černý:

Wit tedy není ani bíly, ani žluty, ani snedy. >

<Potom zákon druhý tento: Když dolejškem podmět jednoho neho několika wíce přísudkůw w hořejšce imenowanych se odsuzuje, tehdy přísudkem ostatním, nebo jestli wice ještě jich, jedním z ostatních nadán býti musí (modus tollendo ponens); n. p.

a) Wit jest bud zdraw nebo churaw.

Wit není zdráw:

Wit jest tedy churay.

b) Wit jest bud bily, nebo žluty, nebo snědy, nebo černy. Wit není bíly ani žlutý: Wit jest tedy buď mědý nebo černý.

## M. Carles . \$. 155.

Máli podpowědný rozsudek w hoření náwěsti za swůj násudek odličnau propowěd, a zawíráli se zámětmo (modo tollente), tehdy jest takowý rozsudek rohatý (cornutus), a sice jestli w odličném tom úsudku jsau dwa články, tehdy jest dwaurohý (dilemma, dwaurohaun), jsauli tři, trojrohý, (trilemma, trojrohaun); tak i čtwerrohý (tetralemma), a t. d.; n. p.

Kdyby duše zahynula s tèlem, tedy by ji Bûh bud zachowati nechtèl, anebo zachowati nemohl.

Neda se wšak ani jedno ani druhe mysliti, jelikož ji zachowati chce a zachowati může:

Tedy dule nezahyne. -

To jest rozsudek dwaurobý.

Rozsudkůw rohatých se obyčejně užíwá k dokázání, že odporník něco nedůwodného pronesl.

Ač se zchwaluje způsob tohoto wyroženého rozsuzowání, jednak i wýstrahy třeba, by se nemámilo twárnau důsledností, a protož k wyskaumání rozsudku rohatého má se ke třem wěcem zření obraceti:

- 1) Zdali mezi článkoma hořejška jest prawá důslednost?
  - 2) Zdali odlíčení doboprawé jest?
- 3) Zdali se w dolejšku wšecky odličenci oprawdu ruši. Následující trojrohaun z troji by této příčiny klesal. Kdyby byla filosofie cosi dobrého, tehdy by můsela budlo mocnosti, ancho bohatstwí a cti poskytowati.

Ona wšak neposkytuje nie z toho ze wšcho:

#### Tuto

- 1) není důslednosti wůbec. Neboť by mohla wždy cosi dobrého býti, neposkytujíc statkůw wnějších.
- 2) Není odlíčení úplné. Neboť kromě jmenowaných darů stáwá ještě jiných, kterými by se odměniti mohla filosofie, byť i oněch neposkytowala.
- 3) I podbor konečně není prawý, jelikož mnozí filosofowé i jmenowaných odměn nabyli.

#### S. 156.

#### O rozsudelch sražených.

Rozsudek sražený (epicherema) wzniká tenkráte, když se w hořejší neb dolejší náwěsti důwod přidáwá, proč se takowý úsudek pronaší; n. p.

Właky cłowek jakożto konecny twor jest smrtelny, Wit jest cłowek:

Wit jest tedy smrtelny.

kdež w hořejšku sražený rozsudek se nalézá

K zámlkám neb rozsudkům sraženým počítají se rozsudkowé neupostředění, w nichžto wždy, majíli za zpráwné uznáni býti, přimysliti se musí hoření náwěst, w kteréž důwod platnosti se zkrýwá.

Dajíť se neupostředění rozsudkowé rozmísiti w následující, a sice:

- 1) W stejnowahe (ratiocinia pariationis s. aequipollentiae).
  - 2) W. podřaděné (ratiocinia subalternationis).
- 3) W potýkawé neb protiložné (ratiocinia oppositionis).
  - 4) Obrúcene (obratné, ratiocinia conversionis),

## S. 157.

Stejnowazí rozsudkowé jsau tací, jichžto prawost aneb křiwost sady se dowozuje z druhé, ježto pauze slowy se liší. Takowé sady se nalézají w poměru stejnosti a mohau se zastupowati; u p. Bůh wřecko může: tedy jest wšemohaucí; aneb: Brož jest Wítůw vtec: tedy jest Wít Brožůw syn.

W tom se widí, žeby slowo tedy ani wyřknauti se nemohlo a platnost jedné sady za platností druhé uznati se nemohla, kdyby se w mysli totožnost jich obau neuznáwala. Uznání toto děje se sadau, w kteréž se ony sady w poměru nalézají.

#### S. 158.

Dwa rozsudkowé se wíží spolu, když záwěrek jednoho se stáwá náwěstí druhého; n. p. tito dwa rozsudkowé:

- a) Wickni koneční tworowé jsau smrtelní. Wickni lidé jsau koneční tworowé: Wickni lidé tedy jsau smrtelní.
- b) Wšickni lidė jsau smrtelni.

Wšickni učení jsau lidé:

Wšickni tedy učení jsau smrtelní. wiží se spolu, jelikož záwěrek předního stal se náwěstí druhého.

Spojíli se wíce swázaných rozsudkůw wynecháním záwěrků, kteříby náwěsti zastupowali, tehdy powstáwá rozsudek hromadný neb hromadník (sorites); n. p.

Duše mysli.

Myšlení děje se konáním,

Komaní děje se mocí;

To, co má moc, jest podstata:

Duše tedy jest podstata.

Rozsudek hromadný dá se rozebrati w toliko rozsudkůw, koliko se w něm článkůw prostředních nalézá; w dotčeném příkladě we tři, a sice:

Co koli myslí, to koná.
 Duše myslí:
 Tedy duše koná.

- 2) Co koliw konú, to má moc.
  Duše konú:
  - Tedy má duše moc.
- 3) Co má moc, to jest podstatau.

  Duše má moc :

  Tedy jest duše podstata.

Z toho zeznati lze, že hromadnik z rozsudkůw zamlkawých složen jest.

**§.** 159.

Hromadný rozsudek jest buď wyslowný nebo podpowědný. W onom se nalézají sami wyslowní, w tomto

#### Rossudky.

samí podpowědní úsudkowé. Nejprwé zmíněno buď o wyslowných.

Wycházíli se od nejbližšího důwodu k nejzdálenějšímu, aby se prwní propowěd mohla státi náwěstí dolejší, ostatní ale propowědi wšecky hořejšky, tehdáž jest hromadnost rozsudkůw wzstupná neb obyčejná (sorites communis ordinarius). (Wiz předešlý příklad.)

Wychazíli se ale od nejzdálenějšího důwodu k nejbližšímu, tak aby se prwní propowěd hořejškem, wšecky ostatní pak dolejšky státi mohly, tehdy sluje hromadnost sestupna (sorites inversus), anebo také Goklenská od nálezce Goklenia. Příkladem buď tento hromadník:

W šickni konsční tworowé jsau smrtelní. W šickni lidé jsau koneční tworowé, W šickni učení jsau lidé: W šickni tedy učení jsau smrtelní.

S. 160.

W hromadnosti obyčejné wýslowného rozsudku jest přísudek předcházející propowědi podmětem propowědi následující; při hromadných ale sestupných rozsudcích jest naopak podmět předcházející propowědi přísudkem nastáwající.

## S. 161.

K pozorowání jest, že w hromadném rozsudku wzstupném wšecky náwesti kromě poslední, a w sestupném wšecky, kromě prwní, twrdicí býti musejí; tyto wšak i zaporné býti mohau. Pak, že w hromadném rozsudku wzstupném wšecky náwěsti wšeobecné jsau kromě prwní, w sestupném ale kromě poslední, kteráž také jako ona zwláštní býti může.

S. 162.

Podpowědní rozsudkowé hromadní dělí se w pauhé a přesadné. Onino obsahují pauhé podpowědné náwěsti, w těchto býwá poslední náwěst wýslowná; n. p. Nebýwáli zlosynu blako, tehdy Witowi nemůže blako býti. Trestali Bůh zleko, tehdy nemůže zlosynowi blako býti. Jestli Bůh sprawedliw, tehdy tresce zleko. Jestli Bůh sprawedliw, tehdy nemůže Witowi blako býti.

23

de

z o 2 c 6.2 c

666

1.20

A 25

Bull to form

: 27

15 910

kterýžto rozsudek jest pauho podpowědný. Přidáli se k náwěstem: Bůh ale jest sprawedliw, tehdy wznikne záwěrek: tedy Witowi nemůže blaho býti, kudyž rozsudek podpowědný býwa přesadným.

winter more built by the filling france of me S. 163.

Oba způsobowé podpowědných hromadníků jsau buď obyčejné (wzstupne) anebo sestupne. W prwé případnosti jest zásudek předcházejíci náwěsti následkem následující, tak jako w případnosti druhé násudek předcházející náwěsti se stáwá zásudkem následující. W předešlém příkladě widěti jest hromadník sestupný; příklad obyčejného buď tento:

Jestli Bůh sprawedliw, tehdy tresce zlého. Trestáli Bůh zlého, tehdy zločinnému nebude blaho. Nebudeli zločinnému blaho, tehdy nebude Wítowi blaho. Jestli Bůh sprawedliw, tehdy nebude Wítowi blaho.

Tento se da změniti w obyčejný přesadný podpowědný hromadník přidáním k náwěstem: Bůh jest ale sprawedliw, což záwěrek činí: tedy nebude Witowi blaho:

## S. 164.

Při wšech podpowědných rozsudcích hromadných dwojí zawirání bywá; jedno se děje kladmo, druhé zámětmo. Prwní se užíwa w hromadníku w pauho podpowědném obyčejném, kdež prawdau násudku w náwěsti prwní prawda se rozsuzuje zásudku w poslední náwěsti, jakož se w předeslém příkladě zhledáwá. Při sestupném podpowědném hromadníku rozsuzuje se prawda zásudku w prwní náwěsti prawdau násudku w poslední náwěsti. (Wiz příklad §. 162.)

powědném hromadníku křiwda masudku w prwní nawěsti z křiwdy zásudku w poslední nawěsti. Příklad toho by byl w §. 163, kdyby se záwěrek tento stal: Jestli Witowi nebude neblaho (t. j. blaho budeli), tehdy Bůh není sprawedliw.

W přesadném obyčejném podpowědném hromadníku zawírá se kladmo, když w poslední náwěsti se násudek prwní náwěsti klade, a zásudek předposlední náwěsti záwěrkem se stáwá: zámětmo ale, když se w poslední náwěsti zásudek předposlední náwěsti zamítá, a protiwnost násudku prwní náwěsti záwěrkem se stáwá.

W přesadném sestupném podpowědném hromadníku zawírá se kladmo, když poslední náwěsti násudek předposlední se klade, tak aby zásudek prwní náwěsti se záwěrkem stal; zámětmo, když w poslední náwěsti zásudek prwní náwěsti se zamítá, tak že se protiwnost předposlední náwěsti záwěrkem stane.

S. 165.

Wšeliké myšlení záležející w ponětích, úsudcich a rozsudcích k rozmnožowání našich poznatkůw prospíwati má, z nichž rozum náš nauky a wědy wzděláwá. Dokonalost těchto poznatkůw a wědomostí, jakož i dokonalost tudy pošlých nauk jest cíl, ku kterémuž myšlení směřowati má.

**§.** 166.

Ku poznání našemu nenáležejí jedno předstawy naší mysli, nébrž i také naší čitelnosti, totiž názory. Dokonalost tedy našeho poznání buďto k naším myšlénkám nebo názorům wztahowati se bude; ona sluje dokonalost logická, tato ale dokonalost krasowidná (aesthetica). Poněwadž mysl naše jediné postřednictwím neboli pomocí pojmůw poznáwá, tedy logická dokonalost wědomostí a nauk jediné k pojmům se wztahowati může, t. j. zřetelnost poznání náleží k logické dokonalosti, a žiwost k dokonalosti krasowědné.

#### S. 167.

Náwodstwo pauhé wšeobecné logiky směřuje k tomu, aby stanowilo zákony, dle kterých naše poznání a nauky by logické dokonalosti nabyly. W tomto náwodstwu se odtahujeme wšeho obsahu w poznání, prohlídajíce jediné k dobám mysli, čímž ono se rozeznáwá od náwodstwa určitých nauk, n. p. pauhé mathematiky; aniž pak se šetří nestatečnosti člowěčí, která poznání naše wšelikterak obmezuje, čemuž místo teprwa w logice upotřebené se uprostraní.

## S. 168.

Wšeliká wědomost záleží na usuzowání, jehož logická nebo dobná dokonalost bude podlé doby úsudkůw, totiž podlé kolikosti, jakosti, potahy a způsobowosti rozwrhowána. Kolikost poznání jest dwojí: rozsažná (extensiva) a obsažná (intensiva); ona se wztahuje k okresu, tato k obsahu.

Jakost se wztahuje k stupni swedomosti, totiž k jasnosti a zřetelnosti, jakauž poznání pojato jest. Potaha nawrhuje prawdu a způsobowost k jistotnosti prohlídá. Logická dokonalost z tohoto čtwerého hlediště budiž pozorowána a obádána.

## S. 1,69.

Wedlé okresu jest naše wedomost tím dokonalejší, čím bywa prostrannější. Proti obšírným wedomostem stojí wedomosti obmezené. Wedomosti ze zkušenosti nabyté jsau neobmezitelné rozlehlosti, mohauce wždy ještě šířeny a rozmáhany býti; n. p. přírodopis, zeměpis z t. d. Ony wšak, které se zakládají rozumem, mají určitý okres a mohau wystiženy i dočerpány býti; sem náleží pauhá wšeobecná logika.

# \$. 170.

Dokonatost wědomosti šetřená wedle obsahu wztahuje se k obsažnosti její, založené w mnohostranné platnosti a důležité ceně. Tato důležitost pro jiné wědomosti jest buďto dobnú nebo matiznowů. W prwní případnosti slauží je-

dna wědomost druhé za ředidlo (canon), jakož jest logika pauhá wšeobecnú wšem naukám ostatním; w druhé pak stáwá se strojidlem (organon), t. j. jedna wedomost poskytuje pompených sad (nálezů), které druhá k swému prospěchu obracuje, n. p. pauha mathematika snowadiem jest hwězdářstwí.

## S. 171.

Dokonalost poznatků dle jakosti záleží w jejich jasnosti, zřetelnosti, důwodnosti, stručnosti a t. d. Těmto naproti stojí temnota, zmatečnost, mělkost a powrchnost.

## S. 172.

Jestli se hotowý pojem wyjasňuje, aby zřetelným byl, rozbíráním jeho znakůw, tehdy wzniká zřetelnost rozborná (analyticus); skládáli se ale ponětí samo z některých znakůw a hotowili se, telidy sluje jeho zřetelnost sborná (syntheticus). Z toho lze sauditi, co jest: wyjasňowati ponětí, a což zřetelné ponětí sobě utwořiti. Sbornau zřetelností rozmáhá se poznání dle obsahu; skrze rozbornau se sice obsah nerozmaha, toliko k wetši swedomosti přiwedeno \$, 173.

Zřetelného poznání lze nabyti wyobrázením, wykladem a wymerem. Wyobrazowanim udawame jenom tolik znaků, coby předmět k jistému tímyslu rozeznán býtí thotá. Cesta n. p. se wyobrazuje nepowedomemu ff, kudy jiti mi aby nezablaudil; rowně tak přírodopisec přirozené wěci wy-Wyobrazení neobsahuje w sobě úplně wšech obrazuje. znaků; kdo n. p. zlato wyobrazuje, nemá úmysl, aby podotki wšech znaků w něm obsažených, aniž těch, které mu powedomy jsau. U wyobrazowani netřeba udáwati znaky wnitřní, budeli toliko ku wněšným poukázáno. Wyklad (expositio) nějakého ponětí jest takowé pronešení obsažených w trěm znaků, při kterémě se sice snažnost jewí, aby se wšech připomenulo, přece ale mnohého se wynecháwá. Wýklad wšak od wyobrazení w tom se dělí, že toliko znaky wnitřní nawrhuje; n. p. když mudřec wykládá, co zákonem, práwem, maudrosti wyrozumíwá. Wyměr (definitio) jest nejstručnější pronešení obsažených znaků w ponětí; n. p. Kruh jest čářa od jednoho bodu ušudy stejně zdálená, anebo: trojáhelník jest obrazec třemi hranami zavrený.

#### S. 174.

Jednotné předstawy ani wyloženy ani wyměřeny býti nemohau, nejsauce zřetelnosti schopny, nébrž toliko jasnosti, kteraužto jasnost způsobiti nejlépe přirownáním ku protiwné předstawě; n. p. ponětí jedinost jest takowý pojem, jenž přirownáním ku pojmu násobnosti dá se wyjasniti.

# S. 175.

Předstawy násobné jsau budto utwořené nebo dané. Při prwních můžeme arci úsečně (stručně) udati, co jsme myslili; ale jiná otázka bude, takéli skutečně ten předmět se nalézá, zdaliž ponětí naše o něm není toliko jalowau předstawau bez skutečnosti. Tehdáž můžeme říci, že jsme předstawu swau wyměřili, ale nikoli předmět samý. Mathematik může pronášeti čisté wýměry swých pojmůw, poněwadž zračitě možno ukázati předmět jejich. Wýměr utwořeného ponětí sluje opowěd (declaratio); n. p. Čtwerec bud onen čtwerohraník, jenž stejné hrany a čtwero prawých úhlův má. Při daných předstawách zůstáwá wždy pochybno, zdaliž w rozbírání znaku některého se nepominulo. Nebo jestli předmět nám ze zkušenosti w názoru dán, tehdy wýměr téměř nemožen jest, poněwadž nekonečně mnoho znaků se w něm nalézá.

# S. 176.

Každý wyměr jest wyslowný úsudek, w němž wyměřenec (definitum) podmětem a udané znaky přísudkem se stáwají. Máli wyměr dokonaly býti, nebuď

1) ani příliš *prostraný* ani příliš těsný, nebrž úsečný. Řeknuli: Kruh jest křivá čára, tehdy dáwám příliš prostraný wýměr; řeknuli: Trojúhelník jest obrazec třemi stejnými kranami zawřený, tehdy činím příliš těsný wýměr, protože nejenom stejnohrané, ale i nestejnohrané mohau trojúhelníky býti. Znamení úsečného wýměru jest, když se pojmové w něm střídati dají.

- 2) Měj w sobě znaky jasné a zřetelné. Nejasný byl by, kdyby se řeklo: Láska k Bohu jest nebeské příbuzenstwí a odewzdání se w božstwí.
- 3) Wýměr neudáwej žádných powrchních a náhodných znakůw, nébrž podstátně. Záporné znaky jenom tehdáž místo mějte, když wyměřěnost nedostatek má znaků wěcných; n. p. slepota, tmů a t. d.

#### S. 177.

K wyšetření, neníli wýměr ani záprostranný ani zátěsný, slauží toto prawidlo:

- 1) Dáli se wýmer prostě zaměňowati, tehdy není nikoli zátěsný, nebo bylliby přísudek (totiž wyměr) těsnější nežli wyměřenec (podmět), tehdy by protivnost přísudku byla prostrannější nežli protivnost podmětu, a tudy by nikoli zaměňowati se nemohlo.
- Jestli úsudek obsahující wýměr schopen pauhého obrácení, tehdy není záprostranný; nebo bylliby wýměr záprostranný, tehdy by byl přísudek wětšího okresu nežli podmět, a wýměr nebylby pauhého obrácení schopen.

# S. 178.

Wymer trojí se rozeznáwá, a sice

1) Wýměr slowní (verbalis), kterýž nie jiného není, nežli rozložení slowa; n. p. bezpečné jest to, co jest bez peče.

2) Wýměr názewní (nominalis), který jenom srownalost jednoho ponětí s druhým uwodí, zawíraje toliko wněšné znaky; n. p. pobožnost jest powinnost, kterau Bohu zawázúni jsme. Woda jest prohledací moh bez barwy a chuti.

3) Wýměr wichy (realis), který uwádí wnitřní jestotné znaky, ukazuje i možnost předmětu. On sluje také rodný (definitio genetica); n. p. kruh wzniká, když rowná čára jedním koneem okolo druhého tak dlauho se točí, až do sweho prwního místa se nawrátí. Prwní a druhý wýměr wlastně mezi wýměry by se čísti neměl; poněwadž ale předmětowé zkušenosti wýměrem wěcným se wystihnauti nedají, tedy přestáwá se na jasnosti, kterauž onyno podáwají, ku wykleštění cesty k wýměru wěcnému.

Názewní wýměr se twoří, když se wezme nejbližší wyšší ponětí, pod kterým wyměřenec stojí, a pak twarowý rozdíl mezi ním a jeho nejpříbuznějším rodem.

#### S. 179.

Dokonalost, ku kteréž poznání naše směřuje, jest prawda. Prawda ale dwojí jest, jedna logická (dobná), na základních prawidlech mysli zpoléhající; druhá matiznowá (látečná), založená na shodě předstawy s předmětem. Logika se toliko prawdau dobnau zanáší; matiznowá prawda nemá žádného bezpečného sudidla (criterium). Poznatek nemající dobné prawdy, nemůže míti ani wěcné nebo matiznowé, jelikož nepřijmeme nikoli za prawdu, řekneli kdo, že čtwerohraný kruh byl widěl. Z dobné prawdiwosti nenásleduje wšak prawda matiznowá. Z dobné prawdy, že Amerika powstala přiražením se některé luny k zemí, nemohu rozsauditi prawdu toho wěcnau.

#### S. 180.

K čemuž ale při dokonalosti našeho wědění nejwíce prohlížeti sluší, jest jistota. Stupeň jistoty wytýká se naším uznáwáním (Fürwahrhalten), protože prawda a Prawda jest srownalost uznání jsau dwě rozličné wěci. předstawy se zákony mysli nebo s předmětem; uznání jest srownalost předstawy se smyslem. Tisíceré wěci uznáwáme za prawdiwé, kteréž prawdiwé nejsau, a tisícerých jiných, kteréž prawdiwé jsau, za prawdiwé neuznáwáme; n. p. prostý zeměměřič mrohých wěcí se podjímá dle předpisu, newěda, proč to tak dělá a nejináče, nemaje žádné jistoty o tom, což prawdiwého jest po době i po matizně. Mnozí mohau uznáwati jednu wěc, ale jejich uznání jest rozlíčeno wšelikým stupněm jistoty. Prawda nemá žádných stupňů, toliko uznáwání je má.

#### S. 181.

Abychom něco uznali, třeba míti příčinu neboli důwod k swému uznání. Ležíli důwod ten w uznáwajícím člowěku, tehdy jest to důwod podpačiný jestli ale důwod wšeobecně platný, tehdy sluje předmětný je. p. Slyše kdosi nowinu, uznáwáli ji za prawdiwau, protože by přál, aby prawdiwá byla, tehdy uznáwa z důwodu podmětného, a jeho přání jest důwod uznalosti. Takowí podmětní důwodowé zakládají se na úmyslu, cíli, důležitosti neb citu jednotliwých lidí. Držíli kdo wèc z podmětného důwodu za prawdiwau, ten jest přemluven; n. p. sprosták býwá přemluwen o strašidlech a kauzlech.

Od přemluwy liší se přeswědčení, neboli uznání prawdy z důwodů předmětných; n. p. Mathematik jest přeswědčen, že w každém trojúhelníku úhlowé úhrnkem wzati dwa prawé uhly wynášejí. Přeswědčení jest wýtečnější nežli přemluwa, neboť se nikdy nemění; přemluwa wšak, záležející na důwodech podmětných, jest proměnám podrobena, jsauc řízena mamem neb twárností, při kteréž widíme se býti přeswědčeny, když toliko přemluweni jsme. Mathematik a mudřec ať přeswědčují, básník časem toliko přemlauwá.

# S. 182.

Uznáwání jest opět nestejného stupně; můžeme totiž domníwati se, wěřiti a wěděti Domnění máme tehdáž, když wíme, že naše důwody (podmětné) ani pro nás samy, aniž pro každého nejsau postačitelné; n. p. Domnění mám, že po wěku lidé budau w powětří tak plowati, jako plowají po moři, wěda, že nemám před rukama postačitelných důwodů ani pro sebe samého, ani pro každého jiného, ale wíce důwodů pro to nežli proti tomu. Wíru máme tehdáž, když wíme, že uznáwáme cosi z důwodů u nás místo majících, newšak pro jednoho každého postačitelných; n. p. wěříce nesmrtelnost swé duše. Wědění jest uznání prawdy z podmětných i z předmětných důwodů; n. p. Mudřec wí zásady přirozeného práwa. Mathematik wí srownalost hran w krokwici.

Když pak wědění naše i widěním se potwrzuje, tehdy nabýwáme jistoty *zrejme* (evidentia); n. p. Krokwice že tři hrany má.

#### S. 183.

Wstupujemeli od nižšího stupně k wyššímu, tehdy na nejpodlejším stojí domnění, nad to se powyšuje wíra, a nejwrchněji se wznáší wědění. Pro úsudky záhadné stačuje domnění, pro rozhodné wíra a pro stanowné hodí se wědění. Úsudek, který se wěděním pronáší, jest wždy neoddolatelný. Domnění a wíra nemůže se potýkati a příti s wěděním. Nemohu říci, 2krát 2 jest 5, protože wím, že jsau 4.

Domnění ustupuje wíře a wíra přestáwá wěděním. Jelikož blázniwě by dáwal se předek nižšímu stupni uznání nad wyšší, kdyby mathematik řekl: já wěřím, že jest celek wětší nežli částka. Domnění beze wšeho podmětného důwodů jest wrocha, a wíra bez rozumných důwodů jest skepá wíra.

#### S. 184.

To, co wíce důwodů pro sebe nežli proti sobě má, jest hodnowèrné neb wíře podobné. Hodnowèrnost jest dwojí, jedna logická, druhá wěcná. Ona se toliko úsudku týče, tato k wěci samé směřuje, při které se wšecky případnosti číslem snímají, a kde se wyšetřuje, mnoholi možných případností na jednu skutečnau přijde; tak n. p. jednalo by se o hodnowěrnosti wěcné, kdyby se skaumal stupeň jistoty, kolik ok by se jednau kostkau čtwerým wrhem wyskytlo. Na této wěené hodnowěrnosti jsau zakladány pokladnice wyhozné pro wdowy. Při hodnowěrnosti logické není žádného wypočtění, protože důwodowé nejsau sobě rowni, a jeden snadno deset jiných přewažuje. Nižší stupeň hodnowěrnosti jest zdání, kteréň nemá pro sebe tolik důwodů, jako proti sobě.

# §. 185.

Důwodowé, kteří s domněním naším se potýkají, dují pochyby. Pochyba pronešená proti kterému domnění sluj námitka. Kdo se z námitek wywésti nemůže, stojí w po-

chybnosti. Pochybnost se zwrhuje w zádušliwost (Scrupel), když důwodowé její náležitě oswědomeni nejsau. Namítáli kdosi, wida potlačenau ctnost, důwody proti prozřetelnosti božské, tehdy ji uwádí w pochybnost. Člowěk ale sprostý, jenž z nepowědomých sobě důwodůw od prozřetelnosti božské upauští, padá w zádušliwost. Máli se kdo ze zádušliwosti wywésti, tehdy prwé wyjasnití ji, totiž w pochybnost obrátiti třeba. Neníli při nějaké pochybnosti žádných předmětných důwodůw, tehdy sluje pochybnost nedůwodná; n. p. pochybnost o nesmrtelnosti, w kteréž mnohý nešlechetník z podmětných důwodůw stojí, nemoha tušiti sobě, že po smrti cosi dobrého by naň připadlo.

#### S. 186.

Byť i wšak naše poznání dosti dokonalé bylo, přece ještě naukau nazwati se nemůže, leda budeli w jednotu jakausi spojeno, a podlé jistých prawidel uzpořádáno. Jelikož nauka wšeliký srozum připauští, tedy sluší rozličnost takau zde ponawrhnauti.

# · S. 187.

Wůbec se nauka odměšuje od poznatků podrobných a odlomných, jsauc wědomost saustawná, t. j. dle ponětí celku w rozmanitosti swé do saustawy zpořádaná a spojená. Úplnost jest tehdáž w ní newyhnutelná. Pauhým skopením poznatků nauka se newystihuje, při kterémž ani pořádku a celosti k nalezení není, aniž úplnost; neb neúplnost rozmanitosti se nezeznáwá; nauka jest mnohem wýtečnější. Ona nauka, kteráž obsahuje saustawu domyslitelných poznatků, mohla by wedau slauti. Domyslitelné poznání jest ono, při kterémž neběží toliko o wyrozumění, ale které chce byti pojimáno a pochopowáno nahlížením důwodů. Tudíž se domyslitelné poznání liší od dějowého, kteréž jediné rozumění, nižádného pak pojímání a pochopowání nepo-Lékařstwí jest tedy jakožto saustawa poznatků naukau; wědau wšak aby je učinili, teprwa učitelowé jeho se Wěda sice ještě w užším smyslu může se nazwati saustawa domyslitelných poznání, kteráž přísnau wšeohecnost a nutnost sebau obnášejí; n. p. pauhá mathematika, logika, od nichž se liší zkusitelné nauky, chemie, přírodnictwí, nemohauce se takowau honositi wšeobecností a důwodností.

#### S. 188.

Pozorujemeli nauku co saustawu zpořádaných poznání, tehdy třeba wědětí, že k takowé saustawě ponětím celosti přistaupeno býti musí, kteráž pod sebau swé částky pořádně jednotí; což se buď rozdělowáním pojmu, buď důkazy, neb odplemeňowáním jednoho poznatku z druhého stáwá.

#### S. 189.

Rozličnost jest mezi rozborem a rozdělowáním pojmu. Ponětí se rozbírá, když se we swé znaky rozmísí; n. p. ponětí člowék w znaky žimočick a rozumaj. Rozdělení wšak pojmu jest udání w něm obsažených rodů, n. p. člowéka w učené a neučené. Při rozboru se rozjímá obsah, při rozdílení ale okresnost. Při rozboru mají částky menší obsah, ale okres wětší, při rozdílení ale mají wětší obsah a menší okres. Ponětí rozdělující se sluj deliwó (divisum), a sice w hořením příkladě člowék. Obsažené w ní částky nebo předstawy slujte dílcowé (membra divisionis), jakož jsau w předešlém příkladě učení a neučení. Poněwadž okresnost ponětí mnohonásobně rozdělowání, totiž k delidlu; n. p. wzalilibychom barwu za základ, tehdy bychom člowěka rozdělití mohli w černé, bílé, snědé, žluté člowéky a t. d.

# **§.** 190.

Prawidla dokonalého rozdělení jsau tato:

- 1) Každý díl jest podřaděná předstawa pod děliwem. Děliwo jest tedy pod každým dílem obsaženo, a má wětší okres nežli tento. Wšeliké děliwo budiž ponětím.
- 2) Rozdělení buď úplné, t. j. dílowé wyplňujte okres celý rozděleného ponětí.
- 3) Dílowé jsauce spoluřadné články a wylučújíce se wespolek, neemějí býti podřaděnými promíchání, sice chy-

bno bude rozdělení; n. p. kdyby se řeklo: že weškero tworstwo se dělí na křušse, byliny a žiwočichy; protož má byti rozdělowání nepřetržité (stätig), totiž aby se žádného neopominulo, dělidla obšírnějšího dříwe, nežli se k těsnějšímu sestaupí.

4) Z podaného jednoho dílu i ostatní dílowé snadno

se najíti dají.

5) Dělidlo budiž znakem, o kterém se w děliwu žádné zmínky nenawrhuje.

#### S. 191.

Podlé mnohosti dílůw může rozdělení býti dwojčlené, trojčlené a t. d. Pauho logické rozdělení jest dwojčlené, totiž: A a ne A, podlé zákona wylaučeného třetího. Toto rozdělení má ten prospěch, že wždy jest úplno, ale spolu tu wadu do sebe, že záporný člen jalowé ponětí nic wěcného neposkytuje. Nejsau ale wšecka dwojčlená rozdělení také wždy logická, n. p. rozdělení člowěka dle pohlawí w muže a ženy. We wšech logických rozdíleních bude záporná a we wšech ostatních odporná lišnost. Při rozděleních na pauhé zkušenosti založených nelze dosíci wždy náležité plnosti.

#### S. 192.

Jestliže se dílowé nějakého ponětí znowa rozdělují, tehdy wzniká *poddělení* (subdivisio; n. p. rozdělímeli člowěka w učené a neučené; a opět w bohoslowy, práwníky a t. d.; tehdy nabýwáme poddílů.

### S. 193.

Když tentýž pojem rozličným dělidlem se rozmísí, tehdy wznikají saudílowé (codivisio); n. p. z ponětí člowěk, učení a neučení, zdrawí a nezdrawí, jsau powstalí saudílowé: Člaukowé saudělní mohau někdy wespolek spojení býti. We wěcných ale poznáních prohlídati dlužno k tomu, budauli wšickni článkowé takowého spolčení schopni.

#### g. 194.

Dílowé se swými poddíly příbuzných (dle znaků se shodujících) pojmů, celkú wědy základem býti mohau; když podlé nich rozmanitost k wědě náležitě zpořádána a srownána jest, powstáwá osnowanú saustawa (System); n. p. sau-S. 195. stawa bylin a t. d.

≺Jistota některé sady buď z ní samé plyne, nebo z jistoty druhé sady pochodí, s kterauž spojena jest;, a odtud bude jistota bud bezpostrední nebo postrední. Sada: Celek jest wetší nežli částka, jest jistota bezpostřední; sada: že powrchnost kaule jest rowna ploše nejwetšího jejího kruhu čtyrykráte wzaté, jest jistota postřední.

#### S. 196.

Sada bezpostřední, která má powšechnau platnost, a z které sady prawda jiných sad se nahlíží, sluje zásada - 1 \* (Grundsatz). Ač zásadě důkazu netřeba, přece prawda její prowozena býti má. Když jistotu sady z některé jiné sady wywodim, tehdy dokazuji. Onen poznatek, z kterého prawdu druhého odwodíme, sluje důwod (fundamentum probationis). Domnění a wíra nemůže dokazowána býti, protože její prawda nezáleží na předmětných, nébrž na podmětných důwodech. Když důkaz jenom z podmětných důwodu se prowozuje, tehdy jest jenom salbau a mamen, a nepřeswědčuje, nébrž toliko přemlauwá. Takowý sluje důkaz pro člowika (argumentum ad hominem).

# S. 197.

. Sada, jejížto prawdiwost dokázána býti musí skrze několiko postředních sad, sluj uloka (theorema). wěd, kteráž bez pomoci jiných sad z prawdiwé jakési propowedi plyne, sluj pripojek (corollarium; n. p. z dokazané úlohy, že w stejnorameném trojúhelníku jsau dwa úhly stejné, plyne přípojek: že w stejnohraném wšecky úhly stejné jsau. 🗀

de Sannadh 191 am miga

#### S. 198:

Aprimitky nebo poznamenání (scholia) jsau propowědí, které nenależejíce ke hlawní wěci; toliko pro wyswětlení a z náhodných příčin uwozowány býwají.

Záhady (problema) nebo otázky chtí, aby ze známých ponětí jiné se nalézaly, kudyžby úplný úsudek twořen býti mohl.

Odbor (lemma) jest úsudek z jiných nauk wypůjčený, jehož prawdiwost za jistau přijata býwá; n. p. w metafysice jest ta propowed: Prostrannost jest nekonečně dělitelná, odborná propowed z mathematiky.

Požádawky (postulata) jsaví úsudky, ježto opowidají, coby se státi mohio; n. p. úsudek: že čára se nekonečně prodlaužiti dá.

#### S. 199.

Důkazowé jsau/dwojí, buď přímí (directae), nebo nepřímí (indirectae). W důkaze přímém se prawda dokazatelné propowědi z prawdiwosti druhé dowodí, a opírá se o prawidlo postačitelného důwodu; n. p. Wít jest smrtelný, protože jest člowék. Důkaz jest nepřímý, když se dowozuje, že opačnost té propowědi jest kříwá a nedůwodná, a ten se řídí prawidlem wylaučeného třetího; n. p. kdybych dokazowal Wítowi smrtelnost, dowodě, že nesmrtelnost jeho bylaby nemožná.

# S. 200.

Tolikéž se důkazy rozwrhují w důkazy ze zkušenosti, a důkazy z rozumu čerpané; příklad onoho bylby důkaz, že Bůh jest, z úkazů přírodných, z hromobití, z řemeslného tkání pawauka a t. d. wedený. Příklad tohoto bylby, kdyby se jsaucnost božstwa dokazowala z ponětí nejdokonalejší jestoty. Důkazy mathematické se dělí od filosofických, že jsau zřejme (evidentes) a w pauhém názoře ukazowané, pročež by názorne slauti mohly, jakož onyno mémyslne (discursivae) se jmenují.

#### S. 201.

Dokonalost důkazu záleží w tom, aby byl:

- 1) Uplny. Chybujeli jeden důwod, tehdy w něm mezera neb skok; n. p. od možnosti ke skutečnosti, od newědění k nebytř a t. d.
- 2) Aby byl úsečný, a ani méně ani wíce nedokazowal: příklad důkazu, jenž wíce dokazuje, buď tento: Nikdo nemůže tomu žiwot wzíti, komu ho byl nedal; člowik sám sobě žiwota nedal, tedy si ho ani bráti nemá. Z toho následuje, žeby i zwířat zabíjeti nesměl.
- 3) Aby za důwod bráno nebylo, čeho dokázáno není (petitio principii), aniž pak to mezi důwody wmíšeno bylo, čeho se dokazuje, což kolemchodně dokazování (Zirkelbegehen) se nazýwá; n. p. kdo z biblí dokazuje jsaucnost Boha, jakožto knihy od Boha wryknuté.

# **§. 202.**

Pří sestawowání nějaké nauky má se prohlídati k tomu, aby w ni ničeho přijímáno nebylo, co k ní podstatně nepřináleží, a co ze základu jejího wlastně newyplýwá. Toto přiměšowání sluj záběha (metabasis). Toliko odborowé (lemmata) jsau wyňati a místo nalézají.

# §. 203.

Způsob sestawowání některé wědy dle uwážených rozumem zásad sluj náwod (modus logicus), od kterého se liší způsob předstawowání předmětů w citelnosti založených, jenž sluje způsob krasowědný (modus aestheticus). W pauhé wšeobecné logice toliko s náwodem činiti jest.

# S. 204.

Náwod může rozličně rozwržen býti podlé rozličnosti hlediště, z kterého k němu zření obracíme. Hledímeli na spojenost pronešených sad, tehdy odlučujeme náwodnau spojenost od rozbrojné, náhodné, nepořádné. Budeli rozmanitost podlé ponětí celosti pořádána a spojena, tehdy sluj takowý náwod *šanstavný* / podáwajíli se ale toliko částky bez pořádku a swornosti, bez obmyšlení jakého náwodu, tehdy sluj také pronešení rozrušené a kuse (rhapsodistisch, fragmentarisch). Isauli ale články ponětím saustawně zpořádany a jenom nepořádně pronešeny, tehdy sluj wymerne (aphoristisch).

#### C. 304 .:

Z ohledu zřetelnosti buď se od násobného postupuje znenáhla až k jednotnému, po náwodu rozborném," neho počíná se od jednotnějších předstaw, pokračowáním nenáhlým k násobným předstawám, což náuod sborný činí.>

#### S. 206.

Z ohledu uważowanych důwodů we wědě jest jeden náwod sestupný (regressivus), jenž od nejbližšího důwodu ke zdálenějším prospíwá, a druhý wzestupný (progressivus), jenž od nejzdalenějších důwodů k nejbližším pokračuje. Náwod sestupný sluje jinak také rozborný, a wzestupný nazýwá se sborný, ale w jiném smyslu nežli nahoře.

S. 207.
Z. ohledu cíle pronešené nauky rozličnost jest mezi náwodem wýrokowým (dogmaticus), rozpačitým (scepticus), saudným (criticus), dějinowým (historicus). Wýrokowý náwod naměřuje k tomu, aby učil, a kdež toho potřebí, dokazowal; rozpačitý nawrhuje pochybnosti proti sadám pronešeným. Saudný skaumá důwody a odwody (Gegen. grunde). Dějinowý náwod toliko uwozuje propowědi a sady, nečině zmínky o jejich následownosti, a nebo udáwá toliko důwody od jiných udané, swému skaumání jich nepodrobuje. 🧡

# S. 208.

Béřeli se ohled konečně na toho, ku kterému se pronešení naměřuje, a šetříli se zásoba jeho wědomostí, kterými jest opatřen, tehdy jest náwod *učenecký* (scholas-<sup>)</sup> ticus), jenž učených známostí pohledáwá při druhém, a swé sady w osobliwé řeči pronáší; anebo *prostonárodní*,

jenž na přirozeném člowěka rozumu přestáwá, a obyčejného prostého proslowowání užíwá. Hledíli se na aučastnost učeníka, tehdy sluje náwod poslyšný (acroamaticus), když učitel sám toliko swau řečí pronáší; nebo howorný (eromaticus), když se učeník spolu domlauwá. Tento howorný může býti opět buď rozmluvný (socraticus,
protože Sokrates ho při swých žácích užíwal), kde žák
učitelem wedený hledí swau známost rozmnožiti, ozračití
a zdůwoditi; nebo jest wyptáwací (catecheticus), když
zpytuje, jakých kdo známostí nabyl, a w jaké dokonalosti se při něm nalézají.

### **S.** 209.

Při howorném náwodu jest třeba otázek. Otázka jest pronešený úsudek, w kterém jedné anebo wíce chybujících předstaw hledáme, z nichž by se dokonalý úsudek složití dal. Podání chybující přesdtawy jest odpowed. Z otázky a odpowedí powstáwá úsudek. Otázky se mohau tedy podlé rozličnosti úsudků rozwrhnautí we wyslowné, podpowedné a odličné. We wyslowném úsudce se může hledati buď podmět nebo přísudek, nebo určení srownalosti obau k jednotě swědomosti. W podpowědném úsudku mohu hledati buď násudek nebo zásudek, nebo následownost jejich. W odličném úsudku může se hledati jeden nebo druhý článek, nebo jejich úplnost a odličnost.

# H.

# Upotřebená wšeobecná myslowěda

čili

#### Rozumowstwo.

#### S. 210.

Úpotřebená wšeobecná logika w tom se shoduje s logikau wšeobecnau pauhau, že jsau obě wšeobecné, to jest: wší matizny a obsahu zbaweny; ale w tom jsau rozličny, že pauhá wšeobecná logika se zanáší zákony mysli wůbec, upotřebená ale podmětné překážky dokonalosti w člowěčím myšlení wyšetřuje. Pročež nejprwé k wadám lidského myšlení zření míti bude, a pak se ohlédne, jakými postředky by těmto wadám wyhowěti lze bylo.

# S. 211.

Pauhá wšeobecná logika se zaměstnáwá rezborem konání myslných, aby sobě zákony o nich odmíšeně oswědomila, k čemuž žádné pomocné nauky potřebí nemí. Upotřebená wšeobecná logika má ale podmětné příšiny člowěčího poznání a myšlení wykazowati, a tudy má potřebu pomocných nauk, jakož jsau: dušeslowí, člowěkoslowí a t. d.

# S. 212.

Již se ukázalo (§. 168), na čem dokonalost poznání záleží, a sice: na obšírnosti a důležitosti obsahu, na zřetelnosti, prawdě a jistotnosti. Dle toho bude upotřebená wšeobecná logika rozwržena we čtwero hlaw: z nichž jedna každa uwede wadu a nedostatečnost, s kterauž lidský um z ohledu těchto dokonalostí zápasí, a wyskaumá, kterými měrami jí oddoláwati by se mohlo.

#### I. Hlawa.

O zamuzenosti člowišího poznání dle obšírnosti a důležitosti, a kterak by gí w té příčině wyhoweti se dalo.

#### S. 213.

Ze zkušenosti wíme, že člowěk wšech wěcí a předmětů znáti nemůže; wždy weliká stránka jest pro nás nepoznatelná, n. p. wici nadsmyslné (übersinnliche), gako isau podstata člowěčí duše, její nesmrtelnost a t. d., poněwadž rozsah našeho poznání tak daleko se newztahuje; ale i ze wèci poznatelných poznáwá člowěk při swé zamezené síle a nestálém wytrwání toliko nepatrnau částku. Prostrannost člowečího wědění jest zamezena. Sňatek člowèku poznatelných wěcí sluj obzor (Horizont) poznáni. Prohlídáli se při ustanowowání tohoto obzoru k člowěčímu poznání wůbec, tehdy wšeobecný obzor stanowi člowěčí poznání. W tom wšeobecnem obzoru se sice zaujímá jeden každý člowěk se swým poznáním, jelikož ale při jednotliwém člowěku se powažuje určitý stupeň wědomosti a wytknutý cíl, tedy možno obzor poznání pro každého určitěji odměřiti, a takowý obzor jest jednotlivý neb saukromnų.

# S. 214.

Abychom určili obzor wšeobecný, dlužno se tázati: Jak daleko sahá smysl lidský neb poznáwací moc? neboli jinými slowy: Které předměty poznati lze a kterých nelze? kdež za odpowěd přijde: Wšickni předmětowé, majíli poznáni býti, ať se některé možné zkušenosti týkaji; předmětowé, jichž kromě zkušenosti naší stáwá, jsau nepoznatelni. Poněwadž smyslných přezwídání potřebí máme, abychom něco zkusili, tedy můžeme wšeobecný obzor také takto wyhraditi: Předmět, jehož nelze čitelností stihnauti, není předmětem možné zkušenosti, n. p. božství, naše žiwobytí po smrti, nejsau předmětowé našeho poznání, aniž se zawírají obzorem wšeobecným.

#### S. 215.

Co se obzorem wšeobecným člowěčího poznání nezawirá, to se w obzoru saukromném nalézati nemůže: neboť tento nemůže býti prostrannější nežli onenno. nébrž jest těsnější, a tato těsnost řídí se dle míry mocnosti, a cíle jednoho každého. – Aby se tedy saukromný obzor mohl wyhraditi, třeba wěděti míru síly a cíl každého člowěka, a poněwadž schopnost lidská nestejná jest, jakož i cíl wšelikých lidí, tedy patrno, že wšeobecnau logiku tím zanášeti od místa by bylo. Nedostatek poznání, které by kdosi dle swé schopnosti míti mohl, a dle swého ustanowení míti měl, sluj newėdomost. Tak by n. p. saudce slušně newědomcem zwal se, kdyby zákonů, dle kterých sauditi má, neznal; kdyby ale zatmění slunce wypočísti neuměl. tehdy by kárání z neumělstwa neb newědomosti nezasluhowal. - Neumělec, který se honosí uměním, jakéhož do sebe nemá, přezdění newedy (nedouka, Idiot) na sobě nese.

# · S. 216.

Předmětowé, kteří obzorem mého poznání zaujati neisau, buď isau nad obzorem, nebo pod obzorem, nebo kromě něho. Předmět leží nad mým obzorem, když ho smysl můj wystihnauti nemůže. A toho může dwojí případnost býti, buď leží nad wšeobecným obzorem, a není nižádnému poznatelen, n. p. božstwí; a nebo toliko nad obzorem jednotliwého člowěka; a tu býwá sice sám w sobě poznatelen, toliko že schopnosti některého člowěka k wystižení jeho nepostačují. - Pod obzorem leží předmět, když ho sice wystihnauti bychom mohli, ale poznání o něm sobě za zbytečno a nepotřebno pokládáme. Nemožno wšak wůbec určiu, co by pod obzorem wšeobecným leželo za rozličným naměřowáním a cílem wšelikého člowěka; záporně ale může se říci, že co se mrawnosti člowěka jakožto newyhnutelným cílem jeho w úzkém spojení stojí, nemůže pod jeho obzorem ležeti. Jest arci wšeliké poznání, o němž se twrditi nedá, w čem by wlastně důležíto bylo, přece se nemůže wždy určitě jako pod obzorem ležící zawrhnauti, n. p. z jakého dřewa kříž zhotowen byl, na němž Kristus pněl. Úsudku jednoho každého to zůstaweno buď, zdali který předmět pod jeho obzorem leží. Předmět ale leží kromě obzoru, když sice sám pro sebe poznatelen jest; aniž pak za nedůležitý se nezawrhuje, jehož wšak poznání by mnoho úsilí a času ztráwilo, jenž by k jiným ustanowení našeho se blížeji týkajícím předmětům wynakládán býti měl. I tu se může o obzoru saukromném záporně pronésti: Wšecko, co w newyhnútelném spojení s cílem mrawnosti stojí, nesmí jakož kromě obzoru ležící opomíjeno býtí.

#### S. 217.

Poznání, které mnoho předmětůw zawírá, sluje obšírné, zawíráli toliko málo, tehdy jest chudé, n. p. poznání Kantowo nazweme obšírné a chudé Samojeda newycwičeného. Patrno wšak jest, že ten a týž člowěk z jednoho ohledu obšírnau známost míti může, a z ohledu druhého chudau, protože slowce málo a mnoho pojmowé potažiti jsau.

# S. 218.

Coby při ustanowení saukromného obzoru powažowáno byti mělo, jest následující:

- 1) Sluší prwé znáti meze wšeobecného obzoru, dříwe nežli se saukromný wymezí.
  - 2) Wězme, které poznáni jest powinnost naše.
- 3) Skaumejme schopnosti swé, a nebo raději od zkušených w nich skaumati se dejme, abychom wěděli, k jakému umění zwláště se hodíme.
- 4) Učme se znáti, w jakém spojení stojí s jinými ta nauka, kterau jsme sobě k swému cwičení zwolili, ohlédnauce se, abychom wědomi byli nauk sausedních.
- 5) Wždy hleďme swůj obzor spíše rozšířiti, nežli zaužiti.
- 6) Neshánějme se příliš po užitku některé nauky, nébrž oblibujme ji samu w sobě.

#### S. 219.

Poznání swé dwojí měrau rozmnožiti můžeme, buď přiučujíce se sami od sebe, nebo učíce se od jiného: jelikož mnohá wědomost tak zpořádána jest, že jí sami o swé ujmě nabyti nemůžeme, leč se nám od jiného udělí; n. p. wyprawowání dějin w předešlosti zběhlých.

#### S. 220.

Samouk (Autodidact) nazýwá se ten, jenž bez písemního a ústního cizího wyučowání sám sobě poznání dobyl. Člowěk, který sám o swé ujmě a přičinění poznání swé množí, býwá poctěn jmenem dobré hlawy; ten, jenž swau silau seč býti nemůže, zowe se blbem nebo traupem. Důwtipnost se přičítá tomu, jenž w krásných uměních wyborná díla plodí. Ačkoli málo takowých lidí jest, kteříby byli tau mocností od přírody nadáni, aby jediné o swém úsilí poznání swé množili a dokonalili, nébrž wětší částka wždy těch pozůstáwá, kteří od jiných swá poznání zdělením přijímají, přece hleď ten, kdo od jiného učen býwá, aby nowému nábytku dobnost swého ducha wtiskl a jeho zažil.

#### S. 221.

Aby se samočinně nabýwané poznání rozmáhalo, třeba trojí cesty, totiž náskytku, objewení a wynalezení. Poznání toho, což posud tajno bylo, nabudeli se náhodně, jest toliko náskytek; n. p. Františku I. císaři naskytlo se zmizení diamantů, které w ohni swářeti mínil. Přeswědčení o něčem, čehož před tím stanulo, jest objewení. Tak n. p. Jermák objewil Sibirii, Kolumb Ameriku. Nebýwaloli toho, o čemž se poznání dosáhlo, tehdy sluj wynalezení; n. p. Angličané wynalezli parní stroj; Frankowé dalekopisy (Telegraph). — Objewení a wynalezení mohau buď úmyslná, nebo neúmyslná býti. Objewení Ameriky bylo úmyslné, jelikož Kolumb hledal jí. Nalezení prachu ručničného stalo se náhodau neúmyslně; úmyslně ale nalezení powětrných mičů. Jestli nalezání úmyslno, tehdy

nalezatel se dosuzuje swého wynálezku co w nějaké uložené záhadě rozkladu; jestli ono ale náhodno, tehdy nalézá po jednau záhadu i rozklad. — Wynalezení jmenujeme náwodným (methodisch), když dle logických prawidel od známých prawd k jiným potud neznámým poslaupně přistupuje. K objewowání a nalézání náleží wšímawost, wtip, saudnost, rozum a t. d. — Úmyslné wynalezení z nadběžných úsudků wzniká. Úsudek jest nadběžný (vorläufig), když důwody, na kterých úsudek založen jest, od saudícího za postačitelné uznány nebýwají, a tudy toliko stupně domnění dosahují.

#### §. 222.

Ke wšelikému úmyslnému wynalezení třeba přemýšlení. Schwálné hledání nějaké známosti dle určitých prawidel stáwá se rozjímáním (meditatio). Rozjimáním potýká se roztržitost nebo těkání mysli z jednoho předmětu k druhému bez pořádku a ustanowení. Rozjímání snaží se zploditi zámysl. Předmět, který se rozjímá, sluj předloha (thema), n. p. když řečník o potřebě ctnostného žiwota míní přeswědčení zjednati při swém zástupu. Pořádek, dle kteréhož při swém zamýšlení pokračujeme, sluj náwod (Methode). Tento jest buď rozborný, nebo sborný, onono zamyšlowání sluje sestupné od následků k důwodům, toto wzestupné od důwodů k následkům.

# S. 223.

Nauka, která udáwá wšeobecná hlediště (Gesichtspunkt), z nichž by předmět wšaký powažowán býti mohl, aby se wšecko, cožby se o něm říci mohlo, wywážilo, sluje hlediskoslowí (topica), kteráž ale wíce k tomu slauží, aby se nabyté poznatky w pořádek uwedli, nežli aby se nowých nabylo.

# S. 224.

Hledímeli, chtíce rozwrhnauti rozjímání, na cíl jeho, tehdy se rozpadá ono w rozborné a sborné. Ono má za cíl wyjasnění jměného poznání, a rozložení jeho znakůw, toto chce k nabytým známostem nowé přičiniti. Oby-

čejně býwá obé pospolu; neboť nabytau známost předewším wyjasniti hledíme, nežli ji jinau rozmnožujeme. Ostatně třeba se wystříhati, aby se nepomísilo rozborné a sborné rozjímání se sborným a rozborným náwodem.

#### S. 225.

Ačkoli zdaření dobrých zámyslůw záleží nejwíce na přirozených schopnostech ducha, přece wšak užíwání prospěšných prawidel mnoho k němu napomáhá. Z takowých prawidel zámyslům prospěšných jsau následující nejhlavnější:

Nejprwé hleďme ukliditi wšeliký ducha rozbroj, nejsauce příliš teskliwi, pokudž předstawy naše žiwě a hbitě u nás se nerozwíjejí; ano zhledámeli, že myšlení nám wázne, tehdy upustiwše ode wšeho úsilí, k pohodlnějšímu poodložme času.

To, o čemž přemýšlíme, uweďme w dobu záhady neb otázky, wšelijak ji wyjadřujíce, a ze wšech stran ji oswěcujíce.

Skaumejme, zdali ten předmět, který zamýšlíme, jest poznatelný; kterakau měrau byloby k němu přistaupiti, a zdaliž potřebnými nadáni jsme powědomostmi. Porozdrobme otázku, laučíce známé od neznámého, které se teprw jíská, hledajíce spojiště (Vereinigungspunkt), w kterémby se ta neznámá wěc s některau již známau stýkala.

Rozeznáwejme hlawní předmět od pobočního, jenom k onomu wšecko swé zření obracujíce.

Wždy se pamatujme, kde stojíme, a kam čelí směřowání naše, abychom wždy zabrawše se u myšlení, ke swému wýchodu uhoditi mohli.

Hledejme nejbližšího wyššího ponětí, pod kterým předmět našeho rozjímání stojí, a skaumejme, čehož jsme w něm wědomi, pak jej teprw srownáwejme s jeho sauřadnými předměty.

Wypodobme si, kdež možno, předmět swého wyšetřowání pomocí obraznosti w obrazech a podobenstwích.

Nejprwé přistupujme k wěci swé rozborným náwodem, až se nám udá probrati se k známým předmětům.

10\*

Napišme to w krátkosti, co jsme přemyšlowáním wypátrali.

Z nabyté rozmanitosti hledme nadělati článků, dělíce je, wizme, majíli jakau mezeru mezi sebau.

Jedno oddělení od druhého ať se neodcizuje, nébrž jedno s druhým ať snadné příbuzenstwí má.

Domakáwejme se snažně důwodu každého propowědění a příčin každého wýjewu.

Co se na cestě rozboru nepodalo, to hledme sborným způsobem zpořádati a postawiti.

Buďme dbalí na prawidla, která se w logice o zřetelnosti a důwodnosti pronášejí.

#### S. 226.

Nyní přistupuje se k otázce: Jakými postředky lze rozšířiti swé poznaní ze zkušenosti nabýwané, jelikož dwojí jest poznaní, jedno domyslitelné (a priori), a druhé zkusitelné (a posteriori), onono w podmětě leží, toto z předmětu se čerpá. S poznaní wěcí domyslitelných wšaký člowěk býti může, žkusitelných ale ne každý, neníli žiw w tom okresu, w kterém se udáwají.

# S. 227.

Každé zkušenosti docházeti lze bezpostředními předstawami neboli názory. Takowý názor stáwá se ale teprw tehdáž naším poznáním, když znaky názoru k nějakému předmětu potahujeme, a při tom wznikají naši pojmowé a úsudky. Poněwadž jsau názorowé toliko předstawy, tedy při nich nemůžeme leč jednotliwé úsudky zplozowati, n. p. strom, který nyní widím, má kořeny. Spojímeli několiko jednotliwých úsudků do hromady, tehdy nabýwáme zwláštních úsudků, n. p. někteří stromowé mají kořeny; na tom se ale nezamezí a nepřestane mysl naše, nébrž wznáší se ke wšeobecnému; a to se stáwá rozsudkem wýčtu (inductio) a obdoby (ánalogia). Dle wýčtu rozsuzujíce, přičítáme to, co o jedné částce platí, celkowi, a co twaru přisluší, celému rodu připisujeme, n. p. když z toho úsudku zwláštního: že wšecky řeky, které znám,

sladkau wodu maji, saudím, že ji mají wšecky řeky. Wzestupuje se tedy od jednotliwých wěcí ke twarům, od twarů až k rodu.

#### S. 228.

Úplný wýčet jest tehdáž, když wšecky částky jsau wyčteny; nebo co platí o wšech částkách, to platiti bude také o celém rodu. Neúplný ale jest, když se wšecky částky nemohly wypočísti. Poněwadž ale zkušenost jest nekonečná, tedy se widí, že wýčet neúplný při ní swé místo má. - Kdož slyšel n. p. wšecky psy láti, aby říci mohl, že wšudy wšickni lají? Úplný wýčet poskytuje prostau wšeobecnost, totiž tak wšeobecný úsudek, při němž žádné wýminky wíce není; neúplný wýčet ale dáwá toliko přirownalau wšeobecnost (comparativa), totiž takowý wšeobecný úsudek, při kterémž wyznáwáme, že wýminky mohau býti, ačkoli posud nám neznámy, podrobujíce se ku proměně swého úsudku, kdybychom se jich dowěděli. Řeknemeli: wšickni psowé štěkají, tehdy neklademe, že wšechněm psům bez wýminky štěkati třeba, nébrž wypowídáme toliko, že psi, které známe a o kterých jsme slyšeli, štěkají; pročež také hned měníme úsudek swůj zaslechnuwše o psech afrikánských, jižto štěkotu žádného newydáwají. Ačkoli w neúplném wýčtě wyznáwáme, že nám wšech jednotliwých případků wyčísti lze nebylo, přece jistota wšeobecného úsudku na wětšině těchto případků zpoléhá, neboť čím jich jest wíce, tím blíže se schylujeme ke wšeobecnosti.

# S. 229.

Wšecky jednotliwé úsudky, z kterých wedlé wýčtu wšeobecný úsudek twoříme, ať jsau stejné jakosti, buď wšecky twrdicí, buď wšecky zapírací, protože wšeobecný úsudek práwě záleží jediné na swornosti jednotliwých úsudkůw, a každý příčný úsudek, jenž by twrdil, čehož druzí popírají, nebo zapíral, čehož druzí ztwrzují, podwracuje wšeobecnost úsudku. Z toho tolikéž sauditi, že wšeobecný úsudek se wšemi jednotliwými stejnau jakost míti má.

#### S. 230.

Wedlé obdoby se ale tehdáž saudí, když z toho, že dwě nebo několiko wěcí w několice znakůw se shodují, domýšlíme se, že i w ostatních se sličně shodují; n. p. wědauce, že země a luna, oba hmotowé tmawí a bezswětli, horami strmí a wodami oplýwají, wůkol swé osy se wrtíce, následowně zawíráme, poněwadž země žiwočichy osazena jest, že i na luně žiwočichowé nějací obýwají. Takowé záwěrky nemají sice do sebe jistotnosti newywrátitelné, nébrž jsau toliko prawdě podobné, a to tím wíce, čím wíce jest znaků, w kterých se shodují a srownáwají. wšak jakosti w těchto znacích týče, tedv mohau buď záporné nebo twrdicí býti, jedno když se pohodují mezi Poněwadž záporné úsudky žádné známosti o předmětě neposkytují, wypowidajíce toliko, čím předmět není, tedy bude jistotnost záwěrku obdobného, w němž samé záporné úsudky za náwěsti slauží, menší, nežli při těch, kdež tolíko záporných znaků není. - Po té pozorowati sluší, aby znakowé, z jejichžto shodnosti se uhozuje ke shodnosti ostatních, byli jestotní, a netoliko náhodní, n. p. z té shodnosti, že by dwa člowěkowé byli stejně staři, stejně welici, stejně bohati, nenásledowalo by, aby i druhý učený byl, jelikož jeden z nich byl by učený. Tolikéž mají i ty znaky, jejichžto shodnosti se dohadujeme, býti znaky jestotné; z toho, n. p. žeby jeden s druhým dle wěku, wýšky, učenosti se srownáwal, nedalo by se sauditi, že oba bratry mají, poněwadž ho jeden má.

#### S. 231.

Rozsudkowé dle wýčtu a obdoby zowau se také rozsudkowé saudnosti (Urtheilskraft). Saudnost jest buď podborná, nebo přemětná (reflectirend). W prwní případnosti shromažďuje, což zwláštního jest, pod wšeobecné prawidlo; w druhé srownáwá zwláštnost, aby wšeobecnosti se dočinití mohla. Rozsudkowé dle wýčtu a obdoby přináležejí saudnosti přemětné, a jsau založení na tom nadání: že příroda wšeobecným prawidlům podrobena jest; neboť kdyby toho nebylo, tehdy bychom se ani k wšeobecnosti blížiti nemohli.

#### S. 232.

Poznání ze zkušenosti nabyté dělíme we wšední a učené. Ke wšední netřeba učených přípraw, náznatků a úsilného wyšetřowání, n. p. že woda horkem wysýchá a Učeného zwídání nabýwati možno tomu, parau uchází. kdož ozbrojen jest potřabnau známostí, a úsilným pozorem k swému předmětu, častokráte jsa obdán řemeslnými nástroji, přikročuje, n. p. tíhotu wšelikého wzduchu hledě zwažiti. – Učená zwídání buď se nabýwají pauhým pozorowáním (observatio), anebo zkauškami (experimenta). Abych něco pozorowal nebo zkaušel, mám sice na wůli, ale rozlično se počínání činí tím, že zkaušeje mám potřebí řemeslných přípraw a nástrojů, jsa nucen proměňowati předmět, o němž cosi zwěděti hodlám; wzaw ale pozorowaní před sebe, wšeho toho nic nemám potřebí, n. p. chtěje zkusiti, kterak se žiwočichům w umístění wzduchoprázdném děje, mám třeba wýwěwy.

#### S. 233.

Zkaušky jsau otázky předložené přírodě očekáwáním, kterak se w odpowědi wyhradí, a jsau buď zpytující nebo potwrzující. W prwní případnosti ještě skutků neznáme, chtíce se ho tau zkauškau dowěděti. W druhé případnosti známe sice skutek již jiným způsobem, a zkauška nám slauží toliko ku potwrzení. Zpytující jsau opět dwojího rodu: buď domýšlíme se již poněkud následku, a nebo o něm nic určitého newědauce, wedeme zkaušku, na náhodné zdaření se spustiwše; n. p. když lékař na někom poprwé nějaké lékařstwí zkauší. Při těchto neobmyslných zkauškách přece nějaký nadběžný úsudek cestu má klestiti.

# **S.** 234.

Druhý způsob rozmnožowání našich wědomostí jest cwičení. Ten, jenž druhého cwičí, sluje učitel, a ten, který cwičen býwá, žák, učeň nebo učeník. Způsob, kterým se učeň cwičí, zowe se nawedení (Lehrmethode). Aby nawedení dokonalé bylo, buď 1) úplno, což možného

- jest. Úplno jest tehdáž, když učitel swůj předmět owšem wywáží. Tato úplnost ale nemá wšudy místa, jednak pro nekonečnost předmětů, n. p. w mathematice, jednak pro zamezení úmyslu k jistému cíli a náměru; tak n. p. malíři se nebude oznamowati pýtwání těl (pýtwa) w též úplnosti jako lékaři; jednak proto, že učícího se schopnost celé úplnosti nepřipauští, n. p. přírodozpyt pro lid sprostý nemohl by zwrchowané úplnosti dosíci. Učitelowi ale třeba, byť jakékoli směřowání měl, úplné wědomosti o předmětu, aby z toho wšeho, co se hodí, obrati mohl, a těm, kteréž wyučuje, nic zmatečného a nemístného nepředkládal.
- 2) Buď nawedení zřetelno a úsečno (stručno). Protož sluší, aby učitel sám prwé zřetelnau známost o swé wěci měl, jinak nemožno dáti jinému, čeho sám do sebe nemá, a pak aby rozumnost a wzdělání swých učňůw znal, a wěděl, jakau potrawu zaziti mohau. Přenesnadnau wěcí býwá tato zřetelnost tu, kdež mnohým nestejného schopu učňům cwičení se uděluje, neboť staneli se mluwa jedněm zřetelná, druhým zůstáwá teskná (nudná) a okolkující. -Očitost učňůw prospíwá mnoho ku zřetelnosti při ústním pronešení. Stáwáli se pronešení písemně, tehdy měj učitel jediné jistau třídu čtenářůw w mysli, ačkoli i tu uwarowati se nelze mnohé zatmělosti a nawrhowání toho, což jest čtaucímu dáwno powědomo. K napomožení zřetelnosti slauží také *příkladowé*, nejsauce nic jiného, nežli jednotliwé případnosti, u kterých se wšeobecnost ozračuje. - Warowati se jest, aby se pronešení pobočními wěcmi nepřehustilo, a což podstatného jest, nezatemnilo. - Také přílišná obšírnost škodíwá, zacloňujíc weškeru celotu.
- 3) Buď pronešení důwodno a prawo. Poněwadž u wšakém poznáwání prawdy se dopíditi hledíme, tedy prawdiwost jest hlawní zámluwa při každém dobrém učení. Co se týče důwodnosti, tedy má učitel, kde mu koli možno, nejpřísnější důkazy žákowi podáwati.
- 4) Buď promluwa přeswėdčujíci. Již na hoře powěděno, jaké rozličnosti stáwá mezi přeswědčowáním a přemlauwáním. Předewším ať učitel wí, jakého stupně prawdiwosti dosahuje předmět jeho, k wířeli, čili k do-

mnėní se hodí, a nebo wėdėn býti může. Neníli toho powědom, tehdy buďto za málo, nebo za mnoho dowozuje, a tudy žáka mámí, že on, domakaw se takowého mamného důkazu, přonešenau sadau konečně o zemi dá, jakožto nizádné prawdiwosti do sebe nemající. Tak se n. p. přiházíwalo důkazům o jsaucnosti Boha. Ostatně nemá nikdy učitel přemlauwati, nébrž přeswědčowati.

#### S. 235.

Ústní i písemní pronešení stáwá se postředkem znamení. Znamení jest předmět, jehož uzřením nebo slyšením oswědomění jiného předmětu wzniká, n. p. kauř jest nám znamením ohně; × jest znamením rozmnožowání. Tré wěcí pozorowati sluší: znamení, znamenané, a spojení znamenaného se znamením, čemuž wýznam (Bedeutung) díme. Nauka o znameních (semiotica) učí buď slušná znamení wymýšleti, nebo w znameních sličného wýznamu domakáwati se, a tehdáž wýkladnictwí (hermeneutica) slowe.

### S. 236.

Znamení buď samo sebau něco wyznamenáwá a podobu znamenaného nese, kdež sluje obraz, a nebo samo sebau ničím není, aniž jaké podoby se znamenanau wěcí má, a tu jest toliko čtena. Obrazy mohau opět býti jednak skutečná wyobrazení, jednak toliko podobizny (symbolum). Onano se wztahují bezpostředně swau podobností ke znamenanému; tyto wšak postředně, jelikož znamení jakožto prawý obraz a podobizna spolu se swým znamenaným předmětem podobnost má; n. p. wytesané jehně jest wyobrazení, máli ale mírnost znamenati, tehdy jest skrze swé wyobrazení podobiznau, a naše slowo jehně náleží mezi čteny.

#### S. 237.

Znamení jsau buďto prostá, nebo složená (násobná). Částky složeného znamení jsau prwky (Elemente), mající buď samy pro sebe jakýsi wýznam, tak že z nich wýznam složeného znamení plyne; n. p. bez-pečný, kdež kořeny slují, a ze složeného znamení odnožne (derivatum) se jmenují; nebo nemající žádného pro sebe wýznamu, n. p. pismena s, t, r, o, m, w složeném znamení strom.

Znamení jest určito, když má toliko jediný wýznam, n. p. woda; neurčito pak, když několika wýznamů do sebe připauští, n. p. kozlík, zwíře a sedadlo; znamení + w počtech znamená skopení (additio), w příbězích smrt, w rituale dělání kříže. Jestli které znamení neurčito, tehdy se skrze swé zwrstwení mezi ostatními musí určiti. Znamení budeli bez wýznamů, sluj jalowé.

Také se dělí znamení we wlastní (eigentlich) a w newlastní (tropicus). W prwní případnosti wyznamenáwá znamení to, k čemuž od počátku ustanoweno bylo; w druhé případnosti jest pro swau podobnost nebo příhodnost ono přenešený wýznam k jinému ponětí; n. p. zámutek, wlastně zakalení, newlastně truchliwost znamená.

Po té může znamení býti jednak bezpostřední, jednak postřední; ono čelí toliko k swému znamenanému předmětu; toto jest ale známkau jiného opět znamení, n. p. řeka ústy wyslowená jest znamením bezpostředním tekuté wody; psaná ale a tudy na papíře widitelná, nebo tištěná w knize, jest znamením postředním, jsauci prwé známkau slowa a pak teprwa wěci.

Dále může býti znamení jednak slično (whodno, passend), jednak neslično; n. p. had držící ohon w hubě jest sličné znamení wěčnosti.

Konečně jsau znamení přirozená (nepřetworná) nebo libowolná (přetworná). Ona mají se swým wyznamenáním spojenost předmětnau, totiž spolek přičiny se skutkem, tato pak toliko podmětnau, záležející na wůli swobodné, n. p. mrak přirozené znameni deště; dešť, jakožto slowo, jest znamení libowolné wody po krapějích padající z mraku.

To oswědomění sobě znamením wěci wyznamenané děje se přičiněním oplozující obraznosti, jejížto zákon přitowaryšowání pojmů působ<del>\*</del>, že wšeliká rozmanitost, pobywši jednau pospolu oswědoměna, wždy obapolně u wědomí se probuzuje, n. p. widauce kauř, hnedky jej uznáwáme za znamení ohně, poněwadž jsme w zkušenosti tyto dwě wěci častokráte wídali spojené. Tehdáž ale spojení

takowé příčiny se skutkem nie k wyznamenání nepřispíwá, když se od osoby předstawující nepoznalo; n. p. sprostý sedlák newěda, že kyseliny modrau barwu bylin na čerweno mění, widíli w bylině takowau barwy změnu, nedomyslí se, že tu jaké kyseliny přítomnost se zjewuje.

Při libowolných znameních třeba, aby se spolek znamení s předmětem usnesl dříwe a umluwil, by obapolně se probuzowati mohly. Tak n. p. prawíme dítěti slowo pes, ukazujíce na to zwíře, aby dítě slyše slowo pes, wzpomnělo si na zwíře, a wida zwíře, připomenulo sobě slowo pes.

#### S. 238.

Utwořená znamení mají býti předmětelná čitelnosti, aby zwláště zrakem a sluchem pojímána býti mohla, jelikož ostatní smysly takowé dokonalosti u pojímání swém wystihnauti nemohau. — Dokonalá jsau znamení libowolná, 1) když w nich jest náležitá určitost, tak n. p. určitější jsau znamení w českém slowě bič, nežli w německém Peitsche. 2) Dokonalost mají do sebe znamení, když se tak dalece od sebe liší, aby snadno jedno s druhým pomíšeno býti nemohlo; druhau stranau ale, když tak jako pojmowé jeden z druhého plynau, jsau ze sebe porozplozena, n. p. rozum, rozumení, rozumný, dorozumění, nedorozumění. 3) Když znamení snadná jsau k pochopení a k pamatowání. Nedostatek té dokonalosti jest w čínských písmenech, že jich takowé nesčíslné množstwí jest.

# §. 239.

Řeč může we dwojím smyslu powažowána býti. w širším a užším. W širším jest ona obsah stejnorodých libowolných znamení pro naše předstawy a city. Z toho zřejmo widěti možnost tolikerých saustaw, kolikeré smysly máme. Možná jest tedy řeč dle čichu, dle tknutí, dle chuti, dle sluchu, dle zraku. Jelikož ale, jako na hoře ukázáno, toliko sluchem a zrakem dokonalé řeči schopni jsme, tedy o řeči w užším smyslu, totiž o jazyku zde jednáno buď, který jest obsahem slyšitelných znamení, kteráž k wynalezení, ku pro-

nášení jsau jednak nejsnadnější, a w rozličnosti nejrozmanitější. Poněwadž ale jedno přítomné osobě myšlení a cítění wyjewiti možné bylo řečí hlæitau, což wšudy stáwati se nemohlo, tedy se zamýšleti počala řeč, nebo jazyk písemný, w kterém se slyšitelná hlasitá znamení widitelnými zastupují. Jazyk písemný jest tedy postřední, wyobrazuje slyšitelná znamení widitelnými, rozebraw je w slohy prwotné. K dokonalosti jazyka netoliko náleží dokonalost jednotliwých slow a znamení, nébrž i jejich mezi sebau spojení má jistými prawidly se říditi. stawa takowych prawidel sluje mluwnice, kteráž buď obecná prawidla w sobě obsahuje wšechněch jazykůw wesměs, anebo prawidla zwláštního kteréhosi jazyka, n. p. latinského neb českého a t. d., nesauc jméno toho jazyka, kterému učí. Mluwnice zwláštní opět dělí se w prwotinnau uku (slowozpyt), jenž se zanáší jednotliwými slowy, a w skladnu (syntaxis), která slowa wespolek spojowati Slowozpyt opět dwoje má rozwržení: jedno wyšetřuje znamení kořenná, druhé jedná o znameních odnožných. Znamení odnožná opět dwojího způsobu mohau býti: buď jsau částice odnoženého znamení, již samy w sobě wýznamné, n. p. černowlasý, kdež černo i wlasý swůj wýznam mají, nebo jsau částice složené, samy pro sebe nemajice wyznamu, n. p. den, dennice. W tom zase dwojí případnost se zhledáwá, buď odnožnost děje se w prawém smyslu, když odnožné znamení nowý přináší wýznam, jenž od wýznamu kořenného přijal obdobu; a nebo zůstáwá odnožné znamení zcela při swém prwotném wýznamě, toliko na sobě jinau srownalost jewě, což se děje skloňowáním (flexio), n. p. ryba, ryby, rybě, rybu, rybo, a t. d. – Čím rozmanitější jest jazyk we swých obdobách a skloňowáních, tím wýtečnější jest dokonalost jeho.

# S. 240.

Řeč písemná jest jednak bezpostřední, jednak postřední. Ona wypisuje bezpostředními widitelnýmí (přirozenými, nebo libowolnými) znameními předměty; tato poskytuje znamení widitelná k wyjádření znamení slyšitelných. K přirozené písemnosti bezpostřední náležejí obrazy, řezby a t. d., k libowolné hieroglyfy. Pohodlnost postřední písemnosti záleží w tom, že složené zwuky w prwky a čteny rozdrobuje.

#### S. 241.

Poněwadž nawedení se děje dwěma osobama, učitelem a žákem, tedy otázka wznikne, co na žáka sluší, jenž nawedení přijímá, a tu zřejmě se widí, že nejprwé toho jazyka mocen býti má, kterýmž co nástrojem a postředkem naučení béře; a poněwadž jedna každá nauka swé wlastní umělecké názwy (terminos technicos) má, které se w obecné mluwě buď naprosto nenalézají, anebo aspoň w jiném smyslu rozumíny býwají, tedy zwláště těchto důkladnau známost měj. Kromě toho opatřen buď dříwe, nežli naukau kterau a nawedením k ní se obírati počne, naukami příbuznými a proprawnými, aby uku swau o dobrém prospěchu a následku nastaupiti mohl. prawy ku každé nauce žákowi potřebno, ať učitel na ruku dá; n. p. k optice byla by proprawau geometrie. Ostatně samo sebau se ukládá, aby žák měl k uloženým naukám potřebné ducha schopnosti; aby byl rozumný, saudný, pamětliwý, pozorný a stálý.

# S. 242.

Rozličnost nauk také rozličnost schopností na učeníku míti žádá. Mnohé nauky se toliko w paměti skládají, jakož jsau: příhody a události z dějepisu wzaté; jiné ale wíce rozumem chtí chápány býti; n. p. sady w mathematice. Kdož n. p. prawidla početní toliko do paměti tiskne, důwodnosti w nich nechápaje, o tom se říci nedá, že jest zběhlý w nauce této. Nauky, kteréž dle přirozenosti swé jediné pamatowány býti chtí, jsau po předmětu dějepisné (objectiv bistorisch). Sem náležejí wěci přírodopisné, dějepisné a t. d., které ale dle přirozenosti swé rozumem chápány býti mají, jsau po předmětu rozumowé (objectiv rational). Státi se může druhdy poznání, kteréž dle swého předmětu rozumowé jest, při některém podmětu

dějepisným, n.p. u toho, jenž důwody mathematické z paměti se naučil; poznání ale, kteréž jest dle swého předmětu dějepisné, w nižádném podmětě nemůže se státi rozumowé, n. p. o příběhu, že Bonaparte na ostrow sw. Heleny zawezen jest, neni co by se pochopowalo, jedno když se ponímá a w paměti zawírá. Chcemeli ale času a práce sobě uzpořiti, tehdy třeba druhdy po předmětu umné nálezy mnohých nauk bez dalšího skaumání ku slowu jiných učených přijímati, jedno když jich myslí pojímáme; n. p. když hwězdář odlehlost slunce od země udáwá, tehdy wýpowědi jeho přičiňujeme wíru, nerozpakujíce se nad ní. Mnoholi wšak z předmětně umných poznání k cizí wýpowědi pauze wèřiti máme, a kde sluší, abychom sami skaumali, toho meze nám wlastní sau kromný obzor wykáže; tak n. p. lékař hwězdářské sady může na wíru přijímati, hwězdář ale jiný jich přepočítáwati bude. Nechť jest ale wědomo 1) že u wěcech týkajících se cíle člowěčenstwa a mrawnosti nic na cizí wýpowěd dáno býti nemůže, nébrž zkaušení wlastní a zpytowání před se wzato býti má, sice by mrawnosti 2) Když dowěříce prawdiwosti druhého wymizela cena. něco wěříwáme, tehdy hodnowěrnost jeho dříwe skaumati dlužni jsme. 3) W početních sadách spíše za eizí wýpowědí se pustiti můžeme, nežli w jiných filosofických naukách, jelikož w oněch méně poblauditi se udáwá.

#### S. 243.

Nyní doloženo buď, kterakými prawidly učeň se říditi má, aby z písemního nebo z ústního nawedení wšemožného prospěchu nabyl. — Ústnímu nawedení těmito prawidly napomáháno bude:

- 1) Nadběžně hlediž on známost si zjednati wšech přibuzných a proprawných wědomostí.
- 2) Poohlédni se prwé w tom článku, o kterém se jednati má, dříwe nežli se pronese.
- 3) Měj ostražitau pozornost na to, co se pronáší, zaznamenáwaje si k snadnějšímu upamatowání hlawní některé myšlénky, jména, čísla, názwy knih, poddělení a t. d., wšak nepřekaziw tím bedliwému wýsluchu.

- 4) Po tom hlediž pomocí swých zaznamenání slyšenau wěc od počátku až ku konci opět přemysliti, a jakausi písemnau saustawau si to zpořádati. U konce některého hlawního oddělení nebo celé knihy celý obsah při sobě opětuj.
- b) Nepřisahej w slowa učitelowa, kdež sám se přeswědčití můžeš, a nepokládej se býti přeswědčena, kdež toliko přemluwen jsi.
- 6) Domlauwej se důwodů a swětla w rozhoworu se swým učitelem nebo s jinými, a hleď tudy wyjasniti každau pochybnost swau, a wywrátiti wšecky námitky, tak aby temné mezery we twém wědění nezůstalo.
- 7) Snaž se stowaryšiti nowě nabytau známost s předešlými, aby nikdy ojedinělá (isolirt) nezůstala.

# S. 244.

Aby ale knihy s užitkem a wšemožným prospěchem čteny byly, třeba těchto prawidel:

- 1) Kterých knih zwláště čísti třeba, ukáže nám osobní obzor.
- 2) Kdo čísti míníš, wezmi radu u zkušenějších, od které začíti máš.
- 3) Knihu wezma poprwé do ruky přečti ji běžně, neopomenuw její předmluwy, jelikož w ní častokráte na hlediště staweni býwáme, z kterého na pronešené wěci patřiti sluší.
- 4) Pak počni čísti s rozwahau a pilností, nepřestíhaje swéwolně temných a nerozumitelných stránek, leč by ti nemožno bylo wyswětliti ji w tu chwíli, jiným časem přičiň se, wyjasniti temnost sobě.
- 5) Kdo čísti míníš, nedej se w porobu nijaké stranné přístrasti předpojaté náklonnosti, ani lásky ani záští, aby slepě o ní nesaudil. Uhodíšli na nějakau záwadu (strittiger Punkt), tehdy sečiň námitky s důwody, uwahuge obé, a čti spisowatele odporné strany i nejednoho jazyka, tudy na jistotu wybředeš.
- 6) Z wýtečných knih sobě zrobi náležitý wýtah, spojiw s ním swé wlastní mínění a nálezy.

#### S. 245.

K rozšíření našeho poznání prospíwá dobrá pamět. Pamět béře se w širším a užším smyslu. Pamět w užším smyslu jest mohutnost, kterauž jměné předstawy w sobě oplozujeme. W širším smyslu jest mohutnost, již nabyté předstawy w sobě zchowáwáme. Wzpomenuti jest oswědomění jměných předstaw, a rozpomínání jest snažnost ku probuzení jich we swém wědomí. Pamět jest dobrá, když snadno chápá, wěrně, dlauho, a stále pamatuje, a snadno sobě wzpomíná. Pamět se dá jakož každá jiná mocnost cwičením zostřiti a zwelebiti, což nejpříhodněji w mládi se dowozuje.

Pamět se cwičí pamatowáním a nebo raději do paměti ukládáním. Pamatowání jest troje, jedno opětowané (mechanisch), druhé důwtipné (ingeniös) a třetí dosudné (judiziös). Pamatowání bezsmyslné neb opětowané wzniká, když se která předstawa tak často opětuje, až se tak wštípí, že ji oplozowati možno, tak n. p. když se pauhý Čech naučil říkati po německu Otče náš. Důwtipné pamatowání hledí oploditi w sobě předstawy přitowaryšením jiné předstawy podobné, n. p. jméno Jabulka připomenutím sobě slowa jablko. Dosudné pamatowání spojuje swé památné předstawy dle prawidel rozumu s jinými již stáwajícími a powědomými, n. p. abych pamatowal, kdy se třidcetiletá wojna začala, třeba jediné wzpomenauti, kdy se bitwa na Bílé hoře byla swedla.

#### S. 246.

Postředky, kteréž by k napomožení slabé paměti slaužily, nejsau jiné, leč ty, které přitowaryšowáním předstawy posilují a wzmáhají, a sice tyto následující:

1) Předstawu, kterau w pamět si wtisknauti snažíme, hleďme co nejzřetelněji a nejjasněji oswědomiti sobě. Toto oswědomowání děje se buď rozborem znakůw w ní obsažených, nebo, jestli ona toliko názorem, tehdy skaumáním ji rozličnými smysly a od rozličných stran.

- 2) Hledme předstawy, které pamatowati míníme, w snadné společenstwí uwésti. Tak n. p. kdo čta dějiny z jednoho wěku do druhého přeskakuje, nebude tak dobře si jich pamatowati, jako ten, který se jim učí pořádkem.
- 3) Pamatujme si nejprwé hlawní wěci, a k nim přiwtělníme poboční.
- 4) Hledme stowaryšiti swau předstawu s jinými snadnými a powědomými, zjewnými znaky a obrazy, a s jinými známými předměty.

#### II. Hlawa.

O zamezenosti člowěčího poznaní dle zřetelnosti, a jak takoweto wadě wyhowiti.

# S. 247.

Že mezi lidem málo zřetelných wědomostí, wíce jasných, nejwíce ale temných a matných panuje, ze zkušenosti dostatečně wí se. Sprostý člowěk samými toliko matnými a temnými předstawami naražen jest u wěcech náboženstwí se týkajících, maje něco za welebno a důstojno, co práwě směšno a podlo jest, odkudž nejwíce jeho powěra se prýští; swobodu nepokládaje leč w bezuzdnosti, rownost nikoli w zákonech a práwích, nébrž we jmění a nábytku. Logika upotřebená bude prohlídati k tomu, kterak by matné a temné člowěčí poznání oswítiti a prozračiti možno bylo.

# S. 248.

Oswědomímeli sobě bezpostředně předstawy swé, tehdy nabýwáme zwědu o nich. Snaha zwědawosti k objasnění sobě předstaw swých, sluje pozornost. Nedostatek pozornosti, pro který od jednoho předmětu ke druhému těkáme, sluje roztržitost. Přecházejíce ze stawu roztržitosti w staw pozornosti sbíráme mysl swau. Předmět nějaký wypauštějíce z wědomí swého a k jinému swau pozorností se naměřujíce odtahujeme se ho a tudy prawíme míti se mohutnost odtahowací (Abstractionsyermögen).

#### S. 249.

Podmětné překážky člowěčího poznání z ohledu zřetelnosti a jasnosti býwají tyto:

- 1) Nedostatek pochopnosti (Erkenntnisskraft). Dítěti nebo newzdělanému sprostáku, jehož pochopnost dosti wycwičena není, nelze mnohých wěcí zřetelpě wyjádřiti, jako muží w pochopowání wycwičenějšímu.
- 2) Nedostatek proprawných wědomostí (Vorkenntnisse), n. p. barwíři, jenž chemii se nikdy neučil, mnohé wěci temné zůstanau.
  - 3) Nedostatek pozornosti.
- 4) Nedostatek odtaženosti, když rozum množstwím předmětů tak obřemeněn jest, že o žádném náležitého zwědu míti nemůže, protož ten, jenž najednau mnoho slyší, málo ze wšeho pamatuje, a z mnohých wěcí, kterýmž najednau se učí, ničemu se nenaučí.

# S. 250.

Nedostatek pochopnosti budto jest wada newyhnutelná přirození našeho, nebo nic; tak n. p. wěčně snad temná zůstane nám swobodnost naší duše při nezměnitelných zákonech přírody a příčinkujících okolností. Panuje wšak nedostatek pochopnosti ne všeobecný, kterýž se toliko w jednotliwém člowěku nalézá, ač nerád se kdo k němu zná, wždy za wšeobecný jej wydáwaje; n. p. řka: ztracený ráj w českém jazyku jest owšem nesrozumitelný; místo co by měl říci: jest nesrozumitelný mně. Takowá nedostatečnost w jednotliwém člowěku jest buď zawinena nebo nezawinena. Kdo obmeškal ewičení se w pochopnosti, o tom se klásti může, že nedostatečnost jeho zawiněna jest. Nezawiněná nedostatečnost w pochopowání může také swůj zaklad míti w čitelném přezwí-Jsauli čidla, kterými o předmětech přezwídáme, churawá a nedužiwá, tehdy jimi nihádné zřetelné předstawy dojíti nelze; n. p. hluchý nepochopá sauhlasnosti w hudbě nějaké.

#### S. 251.

Pozornost jest buď libowolná nebo nelibowolná. W prwní případnosti wůli se podrobuje, a jí býwá k předmètu nastražowána; n. p. když hwězdář hledidlem běh některé hwězdy wyšetřuje. Druhá jest ta, kterauž wůle newládne, nébrž která půwabem k jakémusi předmětu buzena býwá; n. p. Hroch děla, když na blízce w ucho naše udeří.

### S. 252.

Pozornost naše býwá tím dokonalejší:

- 1) Čím jest prostrannější, čímwice předmětů si wšímá. Prostranná pozornost se potýká s pozorností zauženau.
- 2) Čím jest ztrnulejší, nedajíc se jiným předmětem přelauditi. Příklad ztrnulé pozornosti dal nám Archimed, jenž w liniích swých zabraný přišlého k sobě nepřítele si nepowšiml. S pozorností ztrnulau protiwuje wrtká.
- 3) Čím jest trwalejší, a při témž předmětě stalejší; teto stojí naproti těkawá.
- 4) Čím jest pořádnější, čím prawidelněji od jednoho předmětu k druhému přechází; proti ni čelí nepořádná.
- 5) Čím jest snadnějši, t. j. čím méně namáhání potřebuje. Za ní stojí pozornost úsilná.
  - 6) Čím jest dowolnější a samouládlejší.

# S. 253.

Pozornost nenalézá se w stejné dokonalosti u wšech ilidí. Nedokonalost její wzniká:

- Z tělesných wad a nedužiwostí, kterými pozornost slabne. Těkawější býwá pozornost dětem a ženským.
- 2) Dojímáním wněšných předmětů, a tudy způsobenau wýtržností.
- 3) Naklonnostmi mysli, za kterýmiž i pozornost se uchyluje; pročež také wšeliké city, chtíčowé, wašně a náružiwosti sem a tam jí zmítají. Odtud pochází, že člowěk náružiwostí jatý to, což pěkného jest, nazýwá užitečným; w čem se kochá, k wíře podobným; že bu-

daucnost w powabné naději se mu stkuí, a každá nelibost ukrutně ho hněte; že to, co chwalitebného do sebe má, wysoko cení, a cizí úhonu jinému k weliké mrzkosti klade.

- 4) Množstwím předmětůw, kteréž pozornost naši ke mnohým stranám rozptyluje.
- 5) Obrazností, která přitowaryšowáním cizích wid (Idee) pozornost wychwacuje z ustanoweného hlediště.
- 6) Délkau nebo krátkostí času wynaloženého k bedliwému pozorowání.
- 7) Trudností přílišnau při uminěném pozorowání, kteráž pozornost unawuje, anebo přílišnau snadností, při kteréž pozornost tuchne a ulewuje. — Nejlépe příčné wěci a potýkawé pozornost budí a ostří; n. p. když widíme, an pláč kohosi we smích se obrací.

#### S. 254.

Pozornost naše dá se jako wšecka mohutnost ducha wycwiciti wytrwáním, obšírným nastrahowáním, pořádností a znamenáním nejhlawnějších předstaw, buď hlasitými čili písemnými znameními, tak jako mathematik činíwá.

# S. 255.

Prawidla ku probuzení pozornosti druhého slauží tato:

- 1) Nejprwé hleď předmět, ku kterému pozornost cizí naklonuješ, smyslům blíže přiwinauti, zwláště kdy s wěkem dětinským činiti jest.
- 2) Hleď naraziti mysl druha očekáwáním dychtiwým, jakož řečník činíwá při swých posluchačích.
- 3) Nenahrnuj příliš mnobo wècí najednau, abys druha w pozorowání neunawil. Tak mnozí katechetowé, rozmluwiwše se, newědí kdy přestati, mníce, že tím wíce prospějí, čím wíce wěcí napowidají.
- 4) Hleď náklonnosti, city a wášně i náružiwosti druha pomísiti s předmětem swým, a jej příhodnau úwahau důležitý učiniti.

# S. 256.

Nyní ale zbýwa otazka, kterak chybující jasnost a zřetelnost nahraditi možno. Předstawy naše jsau dwojí: buď bezpostřední (názory, které smysly nabýwany býwají) a postřední předstawy.

Postředky, jimiž lze bezpostředním předstawám zjednati jasnost a zřetelnost, jsau tyto:

- Hledme zostřití swá čidla cwičením, a jsauli neduživá, zhogením, někdy i řemeslnými nástroji.
  - 2) Zrak swůj ozbrojme dobrymi skly.
  - 3) Skaumejme jednu wěc rozličným časem.
  - 4) Dejme si na chwili při swém pozorowánf.
  - 5) Hledme tůž wěc několika smysly wyšetřowati.
  - 6) Wolme sobě příhodné hlediště w náležité odlehlosti.
- 7) Srownáwejme swé wyšetření s cizí w tom již nabytau zkušeností.

Postřední předstawy můžeme k wětší jasnosti přiwésti:

- 1) Wyswetlujíce postřední předstawu nejakým příkladem nebo nazorem.
- 2) Nestačujeli příkladůw, tehdy nějakým podobenstwím.
- Jednotného ponětí, jehož nelze rozebrati we znaky, přirownáwajíce k pojmu příčnému; n. p. jednotu s množstwím.
- 4) Rozměšujíce násobné we znaky; wyhledáwajíce ponětí wyšší, pod kterým onyno stojí, a rozdíl, kterým se od spoluřadných liší.

#### III. Hlawa.

O zamezenosti člowěčího poznání z ohledu přawdy, a jak tento nedostatek naprawiti.

#### S. 257.

Proti prawdě našeho poznání příčí se omyl. Mýlíme se, když pokládáme křiwdu swého poznatku za prawdu. Sedlák se mýli, mysle, že hwězdy w noci na zemi padají. Křiwá předstawa nebude tak dlauho omylem, jak dlauho ji za prawau pokládati nepočnu. Člowěk se mýlíwá, to jest owšem známo; a poněwadž při každém předstawení postačitelný důwod rozum náš míti musí, tedy i omyl se bude opírati o nějaký důwod, ačkoli o důwod křiwý, který nedowozuje, co by dowozowati měl. Důwod, jenž k omylu zawadi, jest mam (Schein). K omylu koho swesti, jest ho zmámiti. -- Wšeliký mam wzniká odtud, že důwody podmětné k wěření nás dopuzující pokládáme za předmětné a wšeobecně platné důwody. Abychom komu z omylu pomohli, třeba mam odkryti, t. j. ukázati, že dotčené důwody nejsau ke wšeobecnému wěření postačitelné.

## S. 258.

Poněwadž dwojí jest prawda, jedna dobná a druhá matiznowá, tedy také dwojí jest omyl a mam, dle doby a dle matizny. Omyl dobný nebo logický tenkráte wzniká, když se proti logickým prawidlům hřeší, což se těm přiházíwá, kteří jich sobě nebyli oswědomili. Jak nejprwé wšak tato prawidla se poznají, dle kterých se rozsuzowati mělo, tehdáž owšem omyl zmizí; což se nejlépe stáwá uwedením rozsudku w logickau dobu. Omyl logický může se nalézati w ponětích, úsudcích i rozsudcích. Rozsudek, w němž neprawda logická zaumyslně se kryje, jest záluda (sophisma). Nález, w kterém se neprawda logická schwálně nekryje, sluj nerozsudek.

## S. 259.

Matiznowého omylu se dopauští ten, jenžto s předmětem nějakým předstawu spojuje, která mu nepřisluší, nerozsudně je w jednotu wázaje. Předstawa omylná, nebudeli předmětu přisauzena, nečiní omylu; n. p. člowěk žlauteničný prawíli: Mně se sníh zdá býti žlutý; nemýlí se. Řekneli ale: Sníh jest žlutý; tehdy jest na omylu. Omylu býwá toliko při sauzení; kdo neusuzuje, t. j. kdo podmětnau předstawu předmětnau (wšeobecnau) býti neklade, nemýlí se, protož se říkáwá, že hromada sprostáků méně má omylů, nežli hromada učených, jelikož sprosták méně úsudků se podjímá. Čidla naše neusuzují, a tudy se i nemýlí, ačkoli podnět dáwají omylům, jelikož rozum podmětné názory za předmětné křiwě pokládá.

# S. 260.

Poněwadž omylowé na úsudku se zakládají, tedy jsau tolikeří, kolikerým způsobem úsudkowé powstáwají: buďto držíme rozličné wěci za stejné, nebo stejné wěci za rozličné; n. p. měsíc s hwězdami w jedné zdálenosti; měsíc na wýchodě wětší, nežli když stojí nad námi. Mýlíme se, pokládajíce wěci příčné za shodné, a shodné za příčné; n. p. kdo mní, že swobodnost wůle nemůže ostati při nutnosti přírody, a sprawedliwost Božská při trestání wýstupků. — Mylíme se, powažujíce wnitřnost za wněšnost, a wněšnost za wnitřnost; tak se mýlí lakomec, který potažnau zlata cenu we wnitřní proměňuje. Mylíme se, držíce dobu za matiznu, a matiznu za dobu.

#### S. 261.

Pramenowé omylů jsau buď wšeobecní nebo zwláštní. Onino se nalézají při wšech lidech, jsauce založení we přirozenosti lidské, tito jediné při jednotliwých lidech. Tak n. p. založeno jest we wšeobecné powaze lidské, že wášeň člowěka k omylu zbuzuje; tak jako w powazé jednotliwého člowěka leželo, jenž se domníwal nohy míti stěbelné.

#### **c.** 262.

Wšeliký mam, jenžto z příhod poznán hýwá, sluje zkusitelný (empirisch). Prameny jeho jsau následující:

- A. Mam zkusitelný wzniká wněšným smyslem (äusserer Sinn), jenž tělesných nástrojů potřebuje, totiž čidel sluchu, zraku a t. d. Nejsauli tito strojowé w náležité způsobnosti, tehdy wzniká mam; n. p. člowěk neduhem žlautenice posedlý wšecky wěci žlute widí. Nebo nepodáwáli se předmět, jenž čidel se dotýká w příslušném odnešení a dojemnosti. Sem náleží:
- a) slušná odlehlost předmětu. Newidímeť dobře zrakem ani w přílišné blízkosti, ani w přílišné zdálenosti.
- b) Postřednost, skrze kterau předmět našich čidel dojímá, n. p. hůl wteknutá do wody bude se zdáti zlomena. Silný wítr braní zřetelnému slyšení.
- c) Welikost předmětu. Welikých příliš wěcí nelze obezříti, a malých příliš nelze leč ozbrojeným okem spatřiti.
- d) Náležitá trwalost dojmů. Předmětowé spěšně míjející před očima našima nemohau býti stíženi, a jídlo spěšně polknuté nemůže býti ochutnáno.
- e) Trwalost způsobeného názoru. Každý dojem poněkud trwá, byť i jeho dojímání zkončeno bylo, a to jest příčina omylu, že křiwě cosi za přítomné si předstawujeme, což již bylo pominulo; n. p. oharek žhawý kolem točený činí nám žhawé kolo.
- f) Náramnost dojmů. Zde mohlby se činiti rozdíl mezi čitím a mezi citem. Čití nabýwáme jedno čidly, kteráž dle dojmů wněšným předmětem způsobených názory nám poskytují. Čit jest dojem, jenž se toliko k mému podmětu wztahuje, a můj staw oswědčuje; n. p. patře na kus šarlatu, jsem dojímán čitím, dle kteréhož řeknu: ten šarlat jest čerwen; jsemli ale puzen k wyznání: ten šarlat obráží oko mé, tehdy prawím se míti cit. Kdykoli předmětem působený dojem tak náramně se zmohl, přestáwá býti čitím, a w city se zwrhuje, čímž nazor nebo předstawa se zatemní, a člowěk k omylu se chýlí. Přílišná

swětlost nedopauští zřetelné patrnosti, a přílišná zwučnost překáží zřetelnému slyšení.

- g) Jakost *uprawných* (künstlich) postředků, jimiž čidlům swym napomáháme; n. p. když skla, skrze která prozíráme, nám předmětu náležitě neukazují.
- h) Zwláštní proměna našich tělesných strojů, bez dojímání wněšného; n. p. znění w uších jakoby zwonilo w zwony; což nechať tělesný mam sluje.

Rozličnost mezi smyslem wněšným a wnitrním jest tato. Skrze wněšný smysl nabýwáme nazorůw o předmětech rozlaučených s naším jástwim (Ich), n. p. názory o hudbě, barwě, chuti a t. d. Wnitřní poskytuje nám názory o stawu rozlaučeném našeho jástwí odewšech předmětůw; n. p. tak přezwídám wnitřním smyslem, an nyní přemýšlim, tesklim a t. d.

# S. 263.

Mam smyslu wněšného může býti dwojí: buďto mizí, když se wyjewil, a to sluje blud, n. p. w noci zdá se komu, že ohniwého muže widí, anto za bližšího dohlednutí tlelá wrba jest; a nebo mamu pozůstáwá, byť i omylem býti přestal, a to sluje wlastně mamení smyslů; n. p. hůl do wody wstrčená bude se wždy ještě zdáti, že jest zlomena, bychom i wěděli, že tomu tak není.

#### S. 264.

Uhájiti se mamu wněšným smyslem pošlého lze těmito postředky;

- 1) Hleďme zdrawými smysly skaumati předmět, a jsauli nástrojowé jejich (čidla) nedužiwi, snažme se uléčiti je.
- 2) Prohlídejme k tomu, aby předmět w pohodlné odlehlosti nám se naskytowal.
- Tentýž předmět skaumejme rozličným časem, mistem a rozličnými smysly.
- 4) Warujme se, aby nějaká jiná předstawa naší pozornosti neuchylowala.
- Wynakladejme ke swému skaumání slušnau lhůtu a čas.

- 6) Tažme se, zdališ poznání wněšným smyslem dobyto některé uznané prawdě odpírá.
- 7) Odměšujme bedliwě to, čeho smyslem jsme nabyli, od toho co jsme rozsudkem swým přidali.
- 8) Často tèlesný mam dá se odkryti přirownáním swého zwědu ke zwèdu lidí jiných.

#### S. 265.

B. Zkusitelný mam wzniká wnitřním smyslem: a) když staw, který přezwídáme, přílis rychle pomíjí, a my z jednoho stawu do druhého rychle překročujeme, tak že často prawime: newim sám, jak mnè w onu chwili bylo. b) Když předešlý staw ředitelem jest přítomného, a tudy přičinau omylu; n. p. truchliwost dlauho panuje i radost. Strachem a hrůzau ohromený woják postřelen jsa necítí swé rány. - Nesnadno jest wšak wywarowati wšem omylům od wnitřního smyslu pocházejícím, poněwadž to, co w nás se děje, wždy s wněšnými názory nějaké příbuzenstwí má, což rozptyluje pozornost naši, a nedá, abychom ji snadno k tomu, což přezwídati míníme, naměřili. Zwláště wášně a chtíčowé mýlí člowěka, kdež arci jiné rady není, nežli čekati, až pominau, abychom si skrze obraznost swůj předeslý staw oswědomiti mohli. šetřiwše sebe nemůžeme w podobné případnosti druha měřiti, protože skutek může při jednotliwých osobách tentýž býti, ač o nepodobných příčinách, a na opak.

#### S. 266.

C. Mam býwá i obrazností působen. Obrazotwornost wždy ochotná k službě a poskýtání obrazůw, mámí nás často swymi podloženými widami, tak že se domníwáme míti názory, an zatím obraznost nás obluzuje; n. p. bázliwec po tmě widí w každém stíně strašliwé podoby s očima a rohoma, byť i nebylo nežli dřewo nebo krč. Pro wywarowání takowým omylům jest rádno namáhati wšemožně swau pozornost, a wšemi téměř smysly wyšetřowati temný předmět, n. p. ohledúním, tknutím a t. d. Čím temnější

naše smyslné zwědy jsau, tím mocnější jest konání naší obraznosti; protož w noci, wečer, we spaní býwá nejhbitější k wytwařowání swému: odtud pocházejí mnohá widění duchůw, příšer a přeludůw. Kdo těmto omylům chce wyhnauti se, hleď swůj obraz srownati s některým smyslným zwědem, n. p. we spaní sen se swým přítomným stawem; zdáli se nám, že w Římě jsme se octli, ohledejme lůžko swé. - Udáwá se též, že obrazotwornost naše názory stowaryšené nějakým žiwým obrazem zacloňuje, anebo i také obžiwuje. Budeli stowaryšený obraz příliš žiwý, tehdy se zatemní náš názor, a my jsme wýtržni; neboť tehdáž ta nowá předstawa wšecku pozornost k sobě toliko obrací. Tudy jsau mladí lidé roztržiti, jelikož klopotnější w obraznosti swé býwají; básníci roztržitější, nežlí jiní méně žiwau obraznost mající. Naproti tomu může se názor objasniti, když obraz poskytnutý skrze obraznost s ním w neshodě stojí; n. p. wyzáblého člowěka lépe sobě wsimneme, jestliže jsme ho dříwe dužna a zdráwa widěli; my cítíme dwojitè swé neštěstí, jak mile nám obraznost před oči stawí to, což jsme byli ztratili, nebo co nás čekalo. — Obrazností býwáme též slauzeni, že podmětní stowaryšení za spolek předmětní držíwáme, n. p. saudce maje pěknau zločinku odsauditi, podmětní swé obrazy bere za stupeň skutečné její úhonnosti. — Časem obraznost odplozuje jiné předstawy, nežli by odplozowati měla, a to se zwláště stáwá, když sobě minulé dny swého dětinstwí připomínáme. — Časem tratí pamět některé předstawy cele a úplně ze swé swědomosti, což k omylům. příčinu dáwá. Warowati se jest tedy kwapného přebíhání naší obrazností od jednoho námětu k druhému, čímž náležitému wyšetření se překáží, a hleděti sluší, aby obraznost wždy rozumu a wůli podrobena zůstala.

#### S. 267.

- D. Omylowé, kteří z rozumu wyplýwají, jsau následující:
- a) Náhlí úsudkowé rozumu častěji jsau omylní, při kterých powážení wšech okoličností se nenalézá. Tato

kwapná dychtiwost rozumu, kterauž se žene k účinliwosti a w omyl se hrauzí, jest příčina unáhlených úsudkůw, a té chyby, že nadběžné úsudky hned za určité prohlašujeme. S dobrau wahau podjímej se sauzení.

- b) Příčina býwá newědomost. Neníli seznámen rozum s matiznau swého úsudku, tehdy wżdy se mýlici bude, uwaděje ji w dobu záwěrku.
- c) Příčina jest omylů nedospělost; když člowěk neužíwaje swého rozumu wždy toliko na wzácnost cizí se ohlíží a k wýpowědi druhého swé úsudky působí. dospělost takowá nejhustěji u dětí, ženských a obecného lidu se nalézá, a jest buď nezawiněna nebo zawiněna. Nezawiněna, když přirozený běh jest jí základem, n. p. w mládeži; zawiněna, když toliko z pauhé leniwosti na wzácnosti cizí uztrnujeme. Nedospélosti na opak stojí swobodnost mysli, při kteréž rozum podlé swého přeswèdčení pokračuje. Prawidlo wlastního přemýšlení jest prawidlo činného rozumu, a následowání i zprawowání se cizí wzácnosti bez wlastního skaumání a šetření jest prawidlo Kdoż trpnému rozumu se podrobuje, troného rozumu. jest oddán *předsudku* (Vorurtheil). Předsudek uznáwá úsudky z mamných důwodů za prawé. Úsudek některý. ačkoli prawý, přece může býti předsudkem; n. p. kdvž wěc proto za prawau držím, že ji můj saused za prawau uznáwá. – Nešťastný jest swého neštěstí hoden. Kdo nám pochlebuje, jest rozumný člowěk. - Kdo jest starši, jest i maudřejší. - Co jest užitečno, jest dobro a t. d. Zproštění se předsudků jest oswícenost. sudky rozwrhují se w logické, citné a konawé. se tykají našeho poznání, druhé citůw, a třetí wůle. Konawé předsudky sprostého člowěka slují příslowí. Propowědi jsau wzdělanějšímu to, co sprostému příslowi. Ředidla jsau klassické wýslowy w naukách, kteréž pro swau wzácnost platnosti nabýwají. Skaumej tedy wsecko sám, kdežkoli možno, a na prosto nenásleduj tak lehce nižádné wzácnosti.
- d) Poněwadž snadno w nebezpečenstwí upadáme, že podmětní pomysly za předmětní prohlašujeme, tedy nepowažujme předmětu toliko ze swého hlediště, ale wše-

možně i z cizího, rozšiřujíce swůj obzor, což prawidlem sluje rozšířené twahy, tak jako opačnost jméno zamezené úwahy nese, kteráž jest pramenem množstwí omylů; neboť mnozí zamítají nowý zákon, protože jej s osobním swým ziskem w odporu widí, jakožto wšeobecně škodný, pustiwše z očí swých blaho weškeré obce.

e) Pramen omylů jest také neshoda neb nedůwodnost. Každá prawda musí miti shodnost s jinými prawdami, jinak omylem stane se. Pročež shodně ať sám s sebau každý smýšlí, chceli se wywarowati omylůw; n. p. kdo Boha býti klada, jej prozřetelným býti zapírá.

# S. 268.

Posléze wznikáwá omyl i tudy, že rozumějíce slowům mníme rozuměti i smyslu. Neboť abychom jednak sami pomysly w pamět sobě wtiskli, jednak abychom se o ně s jinými zdíleti mohli, jesti třeba znameními jich znamenati; není ale možno těmto znamením takowan určitost zjednati, aby nic pobočního při nich myšleno nebylo. Odtud pochází omyl:

- 1) Že se často wýznam proměňuje; n. p. tento jest wlažného srdce, totiž: nelaskaw.
- 2) Státi se může, že to, což některému znamení přisluší, i wěci znamenané přičítáme. Rozličné wěci jedním slowem znamenané držíwáme za jednu; n. p. mír swět, a mír pokoj. Druhdy opět na opak tytéž wěci držíme za rozličné, protože rozličná jména mají, n. p. zwířetnice a dennice.
- 3) Jedno slowo s druhým může mícháno býti z nedostatečné paměti, pozornosti nebo wědomosti; n. p. když mnohý měštěnín člowěka rozmařilého jmenuje rozmanitým, a nebo wesník slowem náboženstwí jmenuje swůj domácí nábytek.
- 4) Rozumějíce slowům, mníme, že je pochopujeme, což se sprostému často přiházíwá, že slyše: Bůh jest nezkončený, mní, že pochopuje, což slyšel. Tak i o mnohém, čehož sami užíwáme a od dětinstwí jsme slýcháwali, nijakého wýznamu nemáme.

#### S. 269.

Poněwadž wšeliké mohutnosti naší mysli swazem jakýmsi spojeny jsau, a jedna druhé se dojímá, tedy i naše snažiwost nebo cit zwůle a newole waditi bude účinkem swým o mohutnost poznáwací, k omylům ji nakloňujíc. Cit zwůle nebo newole tímto zwláště způsobem k omylům může přičiňowati:

- 1) Wěci wzbuzující cit zwůle déle tanau u wědomí našem. Co nám nelibost působí, nebýwá tako wšimáno a pozorowáno, a z té nepozornosti a běžného powrchního wšímání wznikají omylowé; n. p. kdo w loterii hraje, drží za wěrno, že wyhraje, ač kromě chtění jiného k tomu důwodu nemá.
- 2) Cit zwůle a newole obyčejně naši pozornost toliko k příjemnému sobě předmětu napřáhne, a tudy ostatních předstawení w temnosti zanechá; n. p. woják bude wojnu za prospěšnau uznáwati, lákán jsa nadějí zisku nebo powýšení.
- . 3) Co jest wášeň mezi city; to jest náružiwost mezi náklonnostmi, a překáží tak jako wášeň swobodnému užíwání rozumu, z čehož omylowé powstati mohau, n. p. náružiwě milující matka swého nezdárného syna jiný úsudek o něm pronese, nežli nestranný kterýsi hleditel.
- 4) Cit zwůle a newole, jenž nejedním předmětem zarozen býwá, může w nás zanítití treštimost a horlitelstwí, kdeš snadno žiwé předstawy za prawé položíme. Horlitel býwá potrhlý k dobrému. Buď ale jakkoli chwaliteben úmysl horlitele, a zmáhej se jakkoli obrazností probuzená síla a moc jeho, přece jeho žiwá obrazotwornost obmezí jeho rozum, že snadno omylům a bludům za kořist se dostane.
- 5) Často se stáwá, že to, což příjemno, pěkno, zpanilo a dobro jest, nebo užitečno, jedno od druhého nerozsuzujeme a tady hludu se dopauštíme. Dobro mrawné jest samo w sobě dobré. Užitečnost jest dobra jenom k něčemu.
- 6) Lhostejná leniwost časem ochromuje sílu, přičinění a wyšetřowání prawdy, wyzrazuzjíc se zwláště při národech syrowých. Člowěk jest wíce zahálčiw, nežli pilen, a lik-

nuje se tak dlauho, dokud ho nauze a potřeba nedonutí k přičinliwosti; a takowá liknawost se i w poznání jewí; člowěk nejraději wšeobecná prawidla twoří. Odtud wznikají prawidla obecného lidu, n. p. w žádném židu není nic dobrého. Žádný člowěk není upřímný, a t. d.

- 7) W blud upadáme buď z bláznowského studu, hanbíce se wyznati swůj omyl, a nebo z chlauby, rádi slujíce nouořekými (paradox). Nowořeká propowěd jest ta, která od obyčejného učení se uchyluje; n. p. nowořeký nález byl Koperníkůw, jenž poprwé učil, že slunce jest obíháno zemí. Nowořeké propowědi mohau prawé býti, a tehdáž zamysliteli swému jsau ku pochwale; přílišné dychtění po nich omylům nedá ale wywarowati.
- 8) Časem liknujeme se u wyšetřowání, obáwajíce se, aby to, což nám nepříjemno jest, prawdau nebylo; protož raději bludem dáwáme se ukonýšiti.

#### S. 270.

Wýstraha k uwarowání omylů wznikajícím citem zwůle nebo nelibosti toto připomíná:

- 1) Hledine poznati wášně a náružiwosti, a warujme se jich.
- 2) Nedůwěřujme se úsudkům, kteří žádostem našim howějí.
- 3) Stawme se, chtice prawdy se dohledati na misto druhého, abychom citem libosti neb nelibosti jimani nebyli.
- 4) Milujme prawdu pro její prawdiwost, a ne pro zisk ošemetný a lichwu.
- 5) Neposedej nás nowořekost a marná chlauba z neobyčejného propowídání.

# S. 271.

Naše mysl stojí s tělem w úzkém jakémsi ačkoli nepochopitelném společenstwí, takže se obapolně dojímají a wšelikau swau způsobeností se naražují, tak že mohutnost poznáwací od směru ku prawdě odlauzena, a k omylům nakloněna býwá. Nemoc a nedužiwost tělesná nestatečnost i duchowní za sebau táhne, a mnozí po najedení tratí schopnost k myšlení. Pamět se dá tělesnými postředky zostřiti. Skorý oběh krwe obžiwuje a činí obraznost ochotnější. Aby se tedy omylů wywarowalo, jest třeba zdrawého ducha we zdrawém těle.

## S. 272.

Po těchto wšeobecných prameních bludů a omylů přistaupiti sluší ku pramenům zwláštním, ježto jsau buď některé wady a neduhy rozumu, anebo jsau založeni na zwláštním stawě jednotliwého člowěka. K onomu se počítá zpozdilost nebo nedostatek pochopnosti k wyrozumění tomu, co se pronaší. Hlaupost neboli nedostatek saudu k podbírání jednotliwých případkůw pod wšeobecným prawidlem. Mělkost a kráthost rozumu neboli nedostatek rozumu ku poznání wěcí z důwodů. neboli nedostatek důtkliwosti k čitelným dojmům. minutost neboli nedostatek paměti. Pošetilost staw naší mysli, w němž bdějíce swé zámysly skutečnými zwědy ponímawosti býti pokládáme. Sílenost (Wahnwitz) neboli staw mysli, w němžto z prawých zwědů křiwí rozsudkowé se wáží. Třeštiwost, ježto jalowé zámysly za možnau skutečnost klade. Blauzniwost (Schwärmerei) neboli staw mysli, kdež samé temné předstawy w duši panují.

Zwláštní okoličnosti, které by mohly člowěka k omylům a bludům přikloňowati, jsau: Wek, letora (Temperament), wychowání a nawedení, naklonnost, zwyk, staw, národ, wláda, powětrnost, w které žije, a t. d.

Kterak onyno neduhy uléčiti lze, náleží w lékařstwí duše, a co se tkne omylů prýstících se z těchto jedno-Jiwých pramenů, náleží do člowekoslowí (Anthropologie).

# IV. Hlawa.

O obmezenosti lidského poznání z ohledu jistotnosti, a kterak nedostatku tomu wyhowèti.

# §. 273.

Stupně prawdiwosti řídí se wedlé domnění, wíry a widiní. Že mám hlawy bolení, to wím ja, Brož tomu wiří, že jsem mu to řekl, Mach se domníwá z důwodů k jistotnosti nedostatečných. Činíwá se sice rozdíl mezi skumnau jistotností a mrawnau jistotau. W oné jistotnosti jest prawdiwost založena na důwodě poznání, w této na důwodě powinnosti. Mrawnau jistotnost jmenujeme také někdy prawdě podobnost. Zde toliko o prawdiwosti založené na důwodě poznání mluweno bude.

## S. 274.

Wědění jest buď rozhodné, buďto stanowné, kdež nutnost nawrhuje se a pocházi buď z domyslu nebo přezwědu. Že 2krát 2 jsau 4, jest wědění stanowné, nutné. Wědění, že kůň má celistwá kopyta, jest rozhodné. Wšeliká zkušenost naše jest toliko rozhodná, a nikoli stanowná. Wímeť totiž, že jisto tomu tak jest, newíme ale, žeby tomu tak newyhnutelně bylo nutno. Wšelikau wědomost, kteráž není zkusitelná (empiricus), můžeme nazwati pauhoumnau, domyslitelnau, totiž takowé poznání, kteréž newyhnutelnau nutnost s sebau přináší, jakož jest početnictwí, logika. Početní wědomosti se ještě i tím od pauhoumných rozdělují, že swé poznání činí názorně zračité.

# S. 275.

Wědomosti zkusitelné obdržujeme buď wlastními smyslnými zwědy, anebo swědectwím druha. W oněch jest jistotnost wždy možnému omylu podrobena; n. p. před Koperníkem mělo se za to, že země jest sluncem obíhána. Jistotnost na swědectwí založená nedosahuje stupně wědění, nébrž jenom wiry.

Pauhoumné poznaní nemůže se zakládati na swědectwí swědkůw, sice by počalo býti powistní (historicus); jeho prawost nebo křiwost musí rozum z důwodů poznati a chápati. Jistotnost jeho buď zcela bezpostřední, a tehdáž jsau jeho sady úlohami (theorema), anebo postřední, kdež toliko propowèdi jsau a chtí swým důkazům.

# S. 276.

Wira se dělí dle swého účelu w mrawnau, kdež její účel jest wyplňowání powinností, n. p. že duše má nesmrtelná jest; anebo probytečnau (pragmaticus), když ku prospěchu má swé naměření a na opatrnosti zaléhá, n. p. aby se pochlebníkowi sluchu nepropůjčowalo; pak w dějowau (historicus), když poznání událých a nebo stáwajících se wěcí obmýšlí, n. p. wyprawowání Tacitowo; a posléz we wíru naukowau (doctrinalis), když poznání učených wěcí se týče, n. p. když wěřím předpowědění hwězdářskému o zatmění slunce.

# S. 277.

Zdali přístojno jest, wíře místo dátí, to stáwá na swědectwí cizím. Swědek jest buďto bespostřední, anebo postřední; onenno oswědčuje, že sám něco za prawé a nebo za křiwé uznal, tento wypowidá, že o tom, což nyní wí, jiní ho zprawili. Týkáli se to swědectwí nějaké zkušenosti, tehdy sluje swědek bezpostřední jinak také očitý, a postřední swědek ušitý. Bezpostřední swědkowé některého příběhu jsau spoluřadní, postřední swědkowé podřadní wespolek.

# S. 278.

Swědek jest wíry hoden čili hodnowěrny, když o dobrých a rozumných důwodech jeho swědectwí se za prawé přijíti může. Swědek křiwý dáwá swědectwí, ježto rozumnými důwody se zamésti může. Podezřelý swědek sluje ten, jehož swědectwí rozumnými důwody za pochybné může prohlášeno býti.

# . . . . **5. . 279.** . . . . . . . . . . . .

Důwody, kteréž swědectwí nějaké hodnowěrnosti podporují, •mohau se dobné i matiznowé prawdy týkati. Ku prawdě dobné náleží, aby swědectwí o předmětu nějakém možného přezwědu wypowídalo se, neboť čehož wůbec poznati nelze, kterak swedek diti smi, že by toho postihl swým poznáním? n. p. o stawu duše naší kdoby swědectwí wydáwal? Přitom také každé swědectwí má se zákony a prawidly mysli říditi, aniž se s jinými poznanými prawdami potýkati; n. p. nikdo nemůže swědčíti, že widěl celek menší, nežli částku. Co se wšak matiznowé prawdy týče, wšecko na podmětnosti swědka záleží, jenž moha a chtě, zpráwu dátí má. Pročež dwau zwláště wěcí bude na něm postihowáno, totiž způsobnosti (dexteritas), a upřímosti Způsoben jest swědek, maje schopnost ku (sinceritas). poznání wěci oswědčowané; n. p. slepý o barwě, hluchý o zwuku nemůže bezpostřední swědectwí wydáwati, leda toliko swedectwi postřední. Zřejmo jest, že od swedka bezpostředního wice se žádá, nežli od postředního. Swědek postřední.

1) rozuměj swědectwí swého rukojmí, a jestli ho sám nezná, rozwažuj jeho hodnowěrnost;

2) měj schopnost ku projádření a wyprawení swé nabyté wědomosti. Swědectwí n. p. němého bylo by méně hodnowěrno, nežli swědectwí wyřečné, a w tom jsau sobě swědek bezpostřední a postřední rowni.

# **§.** 280.

Způsobnosti náležité zcházíwá, kdež 1) není rozumnosti, n. p. newtipa anebo nedospělé dítě není způsobno ke swědectwí; 2) kdež není smyslů potřebných ke zkušenosti, n. p. hluchý není způsobným swědkem pro předměty sluchu; 3) kdež není příprawy a pomocné wědomosti; 4) při nepozornosti, ježto wyplýwá z wrtkawosti, newšímawosti, nebo neduhu; 5) při žiwé obrazotwornosti; wášních a náružiwostech, jimiž rozum zatemňowán býwá; 6) kdež není paměti, n. p. u starých lidí. — Hodnowěznost ale tím se wzmahá, když oswedowaná wec na snadě jest, a když swedek powedomosti již způsobnost (statnost) byl swau proukázal.

## S. 281.

Ale netoliko způsoben, nébrž i upřímý buď swědek. O upřímosti wíce nežli o způsobnosti jest se rozpakowati; jelikož upřímost swědka záleží w tom, aby slowa jeho i s jeho přeswědčemím se srownáwala. Upřímost swědka může w podezření wzata býti:

- Když swědkowi s prospěchem a požitkem jest, aby neprawdu promlauwal; n. p. když stižený zloděj má prawdu wyznati; dítě proti otci swědčiti.
- 2) Býwatli swědek jindy we lži stíhán; ačkoli to prawidlem není, by ten, jenž jednau nebo dwakráte byl zelhal, wždy a pokaždé ihal.
- 3) Když swědek wéri nějaké jedno powrchně a náhodně dotýká; n. p. zmínění nějaké w rozmlauwání stolujících. Swědectwí ale nabýwá hodnowěrnosti, když swědek žádné záminky nemá, aby prawdu zatajil, když se oswědčená wěc jeho samého nikterak netýká, a týkáli se, když wydané swědectwí jemu samému na ujmu a ke škodě jest, a když swědek jindy wždy na prawdomluwnosti a mrawech slušně se zachowal. Hodnowěrnost swědectwí ale i počtem swědkůw růsti může, a tu tato prawidla šetřena býti mají:
- 1) Čím wice jest swědkůw sauřadných bezpostředních, tím mocnější jest swědectwí; jelikož nepodobno jest, aby jedním časem a rázem tolik osob proti prawdě se spiknauti mohlo.
- 2) Několiko sauřadných swědkůw, kteří jednomu rukojmi jsau podřaděni, nerozmáhají jeho hodnowěrnost, nébrž toliko swau společnau, že totiž jeho swědectwí sprawedliwě pronesli.
- 3) Podřadění swědkowé nerozmáhají hodnowèrnosti kterého swědectwí, ale spíše je zlehčují, nejsauli předešlá swědectwí před rukama wíce, aby se wyšetřowati mohla,

protože při častém přelíwání swědectwí wždy così křiwého na se bráti může, a nebo z neprawdy hned na počátku se wážíwá.

# S. 282.

Nonili bezpostřední swědek při nějakém swědectwí oznámen, tehdy sluje jenom rozpráwka, powídka. Jsauli postřední swědkowé sauwicí, tehdy sluje powist. Jsauli ale poslaupní, tehdy sluje podání (traditio), kteréž budto ústní neho písemní býti může. Powěst i rozpráwka málo mají hodnowěrnosti do sebe, protože nesnadno wysietřeny, ale tím snadněji pojinačeny býti mohau.

## **5.** 283.

Přieházíli oprawdu swedectwí od toho, komu se připisuje, tehdy sluje půwodčité (authenticus). Jestli w něm cosi změněno, tehdy sluje pojinačeno; neníki změněno, tehdy jest tudy mezi půwodčitostí a hodnowěrností. Můžeť býti kterési swědectwí půwodčité, nikoli pak hodnowěrné; opačně ale tratí swědectwí swau hodnowěrnost, neníli půwodčito.

# **5.** 284.

Ten, jenž wèci nějaké beze wšech důwodům wíru přikládá, má slepau wíru. Ten, kdo newyšetřiw náležítě důwodůw hodnowěrnosti, swědectwí za prawé drží, sluj lehkowěrný. K lehkowěrnosti nás zawádí:

- 1) Leniwost, když se wyšetřowání prawdy štřtíme.
- 2) Netečnost či newšímawost (indifferentismus) nebo nezakládání sobě na tom, jestli ta wěc taká čili onaká.
  - 3) Lehkomystnost čili nedostatek pozornosti.
- 4) Wzácnost (auctoritas), totiž jméno nebo staw člowěka, od něhož wýpowěd pochází, činí, že ji za prawau držíme; n. p. žák přisahá w slowa učitelowa.
  - 5) Shodnost swedectwa s našimi žádostmi.
  - 6) Slabost rozumu.

#### S. 285.

Toho, jenž nepřijímá swědectwí, leč wyskaumaw hodnowěrnost jeho, nazýwáme těžkowěrným. Newěricí sluje člowěk zawrhující swědectwí, byť i jakkoli důwodůw dobré hodnowěrnosti do sebe mělo.

Newčřícnost se prýští: 1) ze slabosti rozumu, když kdo schopen není, aby pochopil důwody hodnowěrnosti.

- 2) Z bludu, když křiwdu swědectwí dokázánu byti saudime.
- 3) Ze chtiwosti, by prawda weci oswedcowane naproti čefila.

#### **S.** 286.

Swědectwí se může dwojí měrau wydáwati, buďto písemně a nebo ústně. W posuzowání písemního swědectwí zwlástě dwě wěci powažowány buďte:

- 1) Půwodčitost celého písma, čímžto sudba se zanáší.
- 2) Wyšetreni smyslu, čímž wykladactwí (hermeneutica) se zaměstnáwa.

# .... §. 287.

Aby se zwědělo, zdaliž písemní swědectwí půwodčité jest, a zdaliž od toho pochází, jemuž se přičítá, tato prawidla mohau prospěti:

- 1) Když se spisowatel sam budto w témž spisu a nebo we spisu jiném, blásí a udáwá. Tehdáž arci jest potřebí skaumati toto swědectwí, máli wšecky wlastnosti swědectwí prawého. Neboť by se swědek sám jmenowal a hlásil, wždy, možna jest křiwost toho swědectwí, protože časem jeden spisowatel cizé jméno na se bráwá, aby se tím utajil a zastřel, a časem práce jednoho druhému darem se dostáwá. Wydáwání sebe za půwoda tehdáž nejwíce wážnosti má, když nikdo ze sauwěkých w tom mu neodpíral.
- 2) Druhy důwod k půwodčitosti písma jest swědectwí jiných spisowatelů, kteříž komusi spis jednohlasně přiříkají. I takowéto swědectwí opět se wyšetřuje podlé toho zdali mohl a chtěl prawdu zjewiti. Při takowém swědectwí jsau starší spisowatelé přednější mladších. Čím wíce

se srozumaje sauřadných swědkůw, tím má toto swědectwí wětší cenu; počet ale swědkůw podřadných nie neprospíwá.

- 3) Důwod pro půwodčitost písma jest, kdyš hodnowěrní mužowé některých míst z tohož písma wýslowně se dokládají, skladateli je přičítajíce. Důwod ten se wzmáhá, jestli dokládající se spisowatel sauwěký a nebo aspoň blízek toho wěku, a pak jestli dokladek slowo do slowa znějící čili jedno smyslu se dotýkající, a častoli.
- 4) Jestli písmo samo z ohledu slohu, učenosti a myšlenek s jiným jistotně od téhož skladatele pocházejícím písmem srozumno a shodno.

# **5.** 288.

Podezřelá jest půwodčitost písma:

- t) Když skladatel ani sám sebe nejmenuje, aniž jest od sauwěkých a později žijících spisowatelůw kde jmenowán, a když toliko příliš pozdní spisowatelé to pismo mu připisují.
- 2) Když písmo takowým zapáchá učením a smýšlením, jehož za času nawrženého spisowatele nebylo, nebo když jiní důwodowé patrně na to bijí, že ono pojinačeno jest.
- 3) Když sloh se slohem ostatních písem téhož spisowatele se nesrozumíwá a neshoduje.

# **c.** 289.

Důwody, jimiž buď půwodčitost hájena nebo popirána býwá, jsau jednak wnůřní, jednak wněšné. Wnitřní wzaté z písma samého, wněšné wzaté z druhých swědectwi.

Písmo se může w těch místech za půwodčité pokládati:

- 1) Kteráž rukau skladatelowau psána jsau;
- Kteráž od skladatele w jiných půwodčitých místech písma jakožto od něho pocházející jmenowána býwají;
- Kteráž se w hodnowěrných přepisech a přetiscích nalézají;
- 4) Kterýchž se hodnowěrní spisowatelé co půwodčitých dokladají;

- 5) Kteráž w starých dobrých přewodech neb přeloženích se nalézají;
  - 6) Kteráž newyhnutelně k celému srozumění náležejí.

# S. 290.

Písmo jest w oněch místech pojinačeno, nebo nanejwýš podezřelé,

- 1) Která se k celku nehodí;
- Která obsahují wěci za onoho času zcela neznámé;
- 3) Kteráž mysli a wědám w témž místě nebo jinde od spisowatele pronešeným na odpor stojí;
- 4) Kteráž jiným slohem psána jsau nežli ostatní písmo.
- 5) Když se w starých rukopisech a starých dobrých přeloženích a wytiscích nenalézaji.

## S. 291.

Když se wšeliké přepisy nějakého písma w jednotliwých místech od sebe liší, tehdy slují ta místa čtení (variantes lectiones). Čtení sluje bezpostřední, když se w přepisích rozličných naléza; postřední ale, když w přeložení nějakém se nachází, nebo za dokladek uwozowáno jest. Hodnowěrnost čtení se buď wnitřními důwody, totiž swau debrotau (probitas) hájí, a nebo důwody wněšnými, totiž swau wzácností.

## S. 292.

Aby se písmo oprawilo a čtení prawé ustanowilo, třeba sebrati wšecka nalézající se čtení, srownati jejich cenu dílem dle wzácnosti, dílem dle srozumowání se s osnowau, myslí a slohem skladatelowým. Když důwodowé oprawy nejsau wzati ze swědectwí rukopisů, tehdy lze toliko se domínětí prawého čtení. Toto domínění (conjectura) chce, aby se duch spisowatele, jeho sloh a rozstawení mluwy náležitě znalo.

#### S. 293.

Prawidla wykladactwi (hermeneutica) jsau tato:

- Wykladatel měj dokonalau známost toho jazyka, w kterém wykládané písmo sepsáno jest.
- 2) Znej předmět w knize té wypracowaný, a wšecky wěci, které myslí a slohem spisowatelowým wládly, a tudy k wyrozumění písma slauží, jakož jsau: způsob žití, myšlení; zdaliž mu panující toho wěku domnění owšem známo bylo.
- 3) Střezi se, aby nějakého domnění skladatelowi mocně nepřimudrowal.
- 4) W rozpaku, zdali smysl snadnější, a wýznam slow obyčejný čili neobyčejný jest prawější, wždy se spíše domníwati, že skladatel chtěje býti zrozumitelným, k smyslu snadnějšímu a wýznamu obyčejnějšímu směřowal, leč by jeho nářečí jinak o tom swědčilo a nawrhowalo.
- 5) Prohlídej nadějně k smyslu rozumnému, nepokládaje tak snadno bez důležitých příčin wšecko za jalowá, bezsmyslná, opačná neb nebezpečná slowa.
- 6) Wyskytneli se kde opačnost a potýkawost, tehdy wyšetřuj, neníli ona toliko twárná, nezměnilli později swého mínění, a nebylli práwě okolnostmi přinucen na některém místě k potajowání swého mínění.
- 7) Temná a pochybná místa dílem se z logického, dílem z mluwnického spojení, dílem z obmyslu skladatelo, wa, dílem z přídob (parallelismus) wyjasňují.

Přídoby se jmenují místa, kteráž pro swau mezi sebau shodnost swětla sobě dodáwají. Přídoby jsau bud poslowně (verbalis), když shodnost toliko w slowích záleží, n. p. w nowém zákoně slowo: syn člowěka; nebo powěcné (realis), když se shodnost wěci týká; nebo smíšené (mixtus), slow i wěcí se týkající. Pak jest přídobnost jedna domácí (domesticus), a druhá přespolní (peregrinus). Domácí, když přídoby z téhož spisowatele wzaty jsau, a přespolní, když z jiných spisowatelů se k objasnění obírají.

#### S. 294.

Wýklad se rozwrhuje w prawod, (preložení, pretlumočení, (versio), obhowor (paraphrasis) a wyjasnění (commentarius).

Přewod nebo přeložení pronaší smysl písma w cizém jazyku tak wýtečně; pokud možno, jakož prwotně sloteno jest.

Obkowor proniši smysl písma wíce slowy, aby se náležitě zračil.

Wyjasnění obšírně wšecko rozkládá, a wšecko přiwtěluje, což by k lepšímu wyrozumění písma slaužiti mohlo. Obhowor a wyjasnění mohau buď w témž jazyku, jímž pismo složeno jest, konány býti, nebo w jazycích rozličných.

# S. 295.

Domninka či podpowid (hypothesis) jest wyswestlení některé skutečné wěci něčím jiným, čehož buď skutečnost dokázána ještě posud není; n. p. kámen wzhůrů hozený opět k zemi padne, to jest úkaz, jehož jinak wyswětliti nelze, leč prawime zem miti pritažliwost (vis attractiva). Domněnka jest tedy úsudek záhadný, nemajíc jistoty do sebe, nébrž toliko prawdy podobnost. Ona pochází snahau našeho rozumu chtějícího z důwodu wyswětlowati, a nemohaucího skutečných důwodůw najíti. - Sada, k jejímuž wyswětlení nějaká domněnka se wyhledáwá, buď sama owšem bez pochyby jistotna; tak n. p. błaznowsky by kdo hledal domněnky k wyswětlení účinku matčiny obraznosti na nezrozeně, dříwe nežliby o tom účinku úplného přeswědčení dosahl. Podpowed čili domnenka jest tím dokonalejší, čím wíce úkazů nebo sad z ní se wyswětliti dá, čím , snadněji a důkladněji se jiné wěci z ní potwrditi dají, čím méně jest potřebí jiných pomocných domněnek. mocná domněnka, jest takowá, která k podpoře druhé domněnky slauží; n. p. w domněnce o síle magnetowé, ježto z jednoho železa do druhého přechází, dlužno se zdálo mnohým zamysliti trubiček w železe, skrze kteréž ona průchod má. Konečně má domněnka býti také možna, netoliko neobsahujíc žádné opačnosti, nébrž i neodpírajíc žádné zkušbě. Domněnka, kterauž staří zamýšleli, ie příroda si prázdnost oškliwí, tau zkušbau byla wywricena, že woda wywewau (wzduchopudným strojem) tažená přes 32 střewice wystupowati nechtěla. Jestli cíl, k nemuž nějaké domněnky potřehujeme, newyhnutelný, a jestli jenom jediné wyswětlení možno, tehdy domněnka newýwratné se dosluhuje wíry; n. p. hájíli se swobodná wůle, tehdy se hájí i mrawnost, ten cíl naží rozumnosti.

\$. 296.

Prawda, o kteréž buď wíru nebo domnění máme, může se porážetí důwody opak dokazujícími. Kdož důwody proti sádě které uwozuje, ten ji popírá; kdož křiwdu nějaké sady ukazuje, ten ji wywrací; kdož důwody proti swé propowědi namítané za nepostačitelné pronášeti se snaží, ten jest hajitelem jejím. Z toho powstáwá hádka (disputatio), když dwě strany obapolným odporem shodnost we swých úsudcích zploditi usilují, nawrhujíce sobě důwodů předmětních a určitých. Neužíwáli se důwodů předmětních, tehdy jest toliko pře, z kteréž swornosti úsudkůw čekati nelze. Ten, kdož proti sadě cosi namítá, sluj popůrce (opponens), a ten, jenž ji hájí, sluj obhájce (respondens). Prawá sąda může býti popírána, ale nikoli wywrácena.

# S. 297.

- O hádce tato mohau slaužiti prawidla:
- Wýtečně stanow se sada, o kteréž hádka wedena býti má, aby nepowstalo nedorozumění a pauhý slowopor (logomachia).
- Šetřeno buď, zdaliž se sada na předmětních důwodech upírá; jestli tedy důkazu schopna možnali o ní hádka jaká.
- Srozumějme se se swým protiwníkem ze strany swých zásad a základních prawidel.
- 4) W hádce buď dowozujeme swau wlastní propowěd, a nebo wywracujeme námítky swého protiwníka.
- 5) Z ohledu důwodů jsau důwody přímé přednější nepřímých, poněwadž předmět oswětlují.

6) Wywracujice hledme ukazati duwody protiwnika byti kriwe dle doby nebo dle matizny, neb se snažme wywoditi z nich sady, které by nepopiratelným prawdam odporowaly.

7) Mnohem dokonalejší bude wywracení pronešených sad, když netoliko bludnost jejich ukažeme, ale i cestu,

na kteréž protiwník we swém sauzení poblaudil.

8) Rozeznáwejme w hádce rozdíl mezi wywracowáním sady, a mezi porážením důwodů k obhájení sady potřebowaných. Neboť může býti důwod owšem maten a nepraw, ano sada při swé prawosti zůstano nehnuta. Nepřestáwajíce tedy na tom, bychom důwod druha wywrátili, ale hledne i swé sady náležitě dokázati.

ACCORAGE 18

# Skumná Filosofie.

Díl druhý.

•

.

•

# Skumná matiznowá Filosofie,

čili

# Metafysika neb Prostowěda.

# Úwod.

S. 1.

Metafysikau čili prostowědau sluje ona pauhoumná wěda o nadsmyslných wřech, kteráž půwodní zákonností lidského ducha se zanáší, nabýwajícího nějakého poznání, protož také jakési prwoznanstwí (gnoseologia), kteréž se wšeho přírodného (physicus), zkusitelného (empiricus) neboli toho, co z přezwědu (a posteriori) ku poznání se naskytuje, štítí a odwětuje, a jen prabytnými (ursprünglich) přesažitými (transcendens) poznatky se zabýwá.

Węda tato přišla k nemotornému jménu metafysiky to, liko náhodau, an w Aristotelesowých spisech po fysice umístěná se nalezla, a Andronikem nápis dostala τα μεταφυσικα, jakoby řekl: Kniha po fysice přicházející. Jiní podkládají názwu tomu smysl, jakoby řekl: Nadpřírodstwí.

Přesažitost našeho poznání záleží w půwodních zákonech poznáwawosti, w oněch prawidlech totiž, dle kterých
se úsobě (podmětu) w poznáwání naskytlých předmětů
přírozeně říditi dlužno, a kteráž teprwa w poznáwání samém ke wědomosti přicházejí. Metafysik za sebau zůstawuje wšecku přírody hmotu, a jedno si obírá zákony,
podlé nichž tito předmětowé poznáwání býwají. Úloha
metafysiky jest tedy založená w této otázce: Jaké jsau

prwobytne zákony wšelikých poznatků lidských? Jen když rozprawí tuto úlohu, možno ji nazwati wědau.

W prwobytných zákonech poznáwawosti záleží čistá doba (Form) člowěčího poznáwání, jelikož wšeliký zákon nic jiného není nežli ustanowený způsob nějaké činnosti. Saučet neb wýwod (productum) přijímá nutně oněm zákonům přiměřený způsob neb dobu. Doba podrobena jsauc jedněm powšechným a nutným zákonům, budiž dána látka jakkoliw rozmanitá, tatáž zůstane, ačkoli se poznatek podlé rozličnosti a skutečných jednotliwých zwláštností w poznáwajících osobách welmi rozmanitě utwořuje; u p. wšeobecný zákon w oběhu bludic neb planet může powažowán býti co ustanowený způsob, kterým hýbající se tělesa Wýwod té činnosti, totiž oběh bluswau čínnost jewí. diček, nabýwá oněm zákonům příslušné doby schodničné (elipticus), kterážto wšak w jednotliwých bludičkách podlé zwláštnosti jedné každé z ohledu na welikost, tuhost, odlehlost od slunce a t. d. zwláštním způsobem zjinačena jest. - Tak i zplození člowěka děje se přirozenými, nám poněkud neznámými zákony, z kterých wýwod (člowěk) jisté podoby nabýwá, pojinačené sice w jednotnících, shodné ale we swém wšeobecném základě nebo we wšakém člowěku doba člowěcká dá se rozeznati snadno. Metafysika má přede wším a jediné skaumati powšechnau nutnau pradobu poznatků, kteráž wšechněm způsobům jednotliwých náhodných poznatkůw základem by slaužila. Metafysika může wyhlášena býti wědau o powšechných nutných dobách poznáwající úsoby nebo o půwodním konání mysli, když poznáwá.

Pokudž toto wyšetřowání poznáwawosti stíhá w cestě swé jakési nutné powšechné pomysly, jakož jsau prostora, čas, příčina, skutek, a jakési powšechné zásady neb prawidla, (n. p. každá příčina působí určitý skutek,) potud jest metafysika wědecká saustawa oněch pomyslů a prawidel. Také onen wýměr o metafysice poněkud prawdiw jest, an nazýwá metafysiku wědau o powšechnějších pojmech a prawidlech. Poněwadž ale metafysika nezaměstnáwá se toliko prawidly wůbec, leda těmi, která k poznáwání předmětu se hodí, a jelikož nedá se ustanowiti, kteréby zásady byly nejpowšechnější, dokud se půwodnost a přesažitost w

našem poznání od skusitelnosti neodmísí, tedy newystihne onen wýměr metafysiku úplně a naprosto.

#### S. 2.

Metafysika rozeznáwá se od logiky načitě tudy, že logika skaumá zákony pauhého myšlení, neprohlídajíc k předmětu myšlenému, metafysika pak skaumá zákony w poznáwání předmětu stanowíc cenu myšleného. — Protož nazýwá se logika skumná dobná filosofie a metafysika pak skumná matiznowá či látečná filosofie neboli prostowěda či pauhowěda. Onano jest strojidlem (organon) dobným, tato bude strojidlem matiznowým čili látečným, wěcným.

Poněwadž pauhé neboli rozborné myšlení nazýwá se dobným a sborné matiznowým, při němž wěcnatost pomyslů se wyrozumíwá, tedy metafysice práwem přezděti možno filosofií měcnau či hmotnau (realis, materialis).

Dobře zaznamenali ti, jižto logiku přirownali k mluwnici, metafysiku k slowáři; anebo ti, kteříž logiku přirownáwali k počtům písemním a metafysiku k počtům číselním neb ciferním; jelikož logika dobné myšlení obsahuje a tato pak wěcné w sobě zawírá. Bez metafysiky nelze sestawiti důkladně nějakau nauku, která se předměty zaměstnáwá: nebot ona jest strojidlem wěcným wšech wěcných wěd, až i samé mathematiky a fysiky.

Odtud cena metafysiky sama se znátí dáwá. Owšem že metafysika nepůsobí poznání, tak jako logikau se nepůsobí myšlení; jedno i druhé předchází wědu, a i bez wědy děje se w člowěku. Wšak jakož jest užitečná zběhlost w zákonech mysli, rowněž tak prospěšná býwá zběhlost w zákonech poznání, a můžeme říci, že jako hudec shodu a sauhlas hudby lépe pojímá než kdo jiný, tak i metafysik hlauběji může wniknauti w tajné zkrýše prawdy.

Rozdělowání metafysiky w metafysiku přírody a w metafysiku mrawů jest nepříslušno, tak jako rozměšowání jí w přirozenau a učeneckau; jelikož jest skumná filosofická wěda a nemá za jedno s wýkonem činiti, kterýž w mrawech se newyhnutelně zhledáwá, aniž pak může ně-

jakž wědau prostonárodná slauti, kteráby se od učenecké rozeznáwala. Lidský rozum arci i we swé prostotě dle zákonu poznání si počíná, ale jak nejprw si ty zákony oswědomil, již se stal kon tento konem filosofickým.

# Ş. 3.

Zákony a prawidla poznáwání mohau w metafysice pauze pro sebe toliko w powšechném potahu ku předmětům nawržena býti, což se děje w metafysice pauhé; anebo mohau nawržena býti w potahu ke zwláštním předmětům, což se děje w metafysice upotřebené; onano nazýwá se také ontologii (bytoslowi).

Metafysika děliwá se w skumnau (theoreticus) a w upotřebmau (practicus).

Toto rozmíšení může byti wšelikého smyslu:

a) Skumna metafysika anebo weda o jsaucnosti; upotřebena anebo weda o dlužnosti.

Než pozorowano buď, že se tu nejedná o wší jsaucnosti, nébrž toliko o jsaucnosti nadsmyslné; pak se jsaucnost a dlužnost úplně newylučují, což se od každého dobrého rozdělení očekáwá.

b) Skumná, metafysika prohléda k poznámání; upotřebená pak ke skutkům.

Toto rozdělení není doplněno, jelikož člowěk mení obmezen poznaním a jednáním, nébrž on také cítí. Chybělaby w tomto rozdělení krasowěda jakožto třetí díl.

skumná tolik co učící a upotřebená tolik co wy-

Ale i toto rozmíšení zahrnuje celé obcowání člowěka a netýká se filosofie jakožto pauhé wědy.

Ještě méně úwahy zasluhuje rozdělení metafysiky w učeneckau a prostonárodní.

Konešně může skumná metafysika wzata býti w smyslu powšechné čili paubé, když se obírá pradobau poznatků, jakáž jest sama w sobě. Metafysika upotřebená pak powažowána býti může w smyslu metafysiky zwláštní, když se zanáší potahem k jistým předmětům. Tau měrau mohau přináležeti k upotřebené metafysice dušeslowí, swětowěda a t. d.

# I. Pauhé poznanstwi neb Ontologie.

S. 4.

Ontologie nic giného není než filosofický skum poznáwawosti, kteráž powažowána býti může wůbec buď w ohledu na swůj nižší (smyslný), wyšší (myslný) a nejwyšší (rozumný) okres. Podlé toho rozwrhne se ontologie we dwě částky, z nichžto prwní bude jednati o poznání wůbec a druhá o poznání powažowaném stranau rozličných okresů příslušných poznáwawosti.

# Ontologie či Bytoslowi.

A. O pounání wáboc.

# **S.** 5.

Ontologie počíná sadau: » Poznávám, « čehož jistota se z wědomosti naší nikterak wylaučíti nedá, anobrž pramenem se stáwá zásady zwrohowané látečné w metafysice; neboť wzniklé pochybnosti týkají se wice předmětné jistoty a platnosti w dowědu.

# S. 6.

Naskytlý předmět pojatau určitau předstawau neb pomyslem sluj poznaným neb doučdem. W poznáwání zasnubují swůj pomysl s něčím, co wíce jest nežli pomysl pauhý a jmenují to předmětem swého douždu (objectum cognitionis).

way in the first way of S. 7. . In

Tento předmět mého dowědu liší se jakožto wěcnost (realitas) od pauhého pomyslu, jakožto widy (idea) i při každém dowědu, jestli on neb máli jím byti, wždy se mu wěcnost přičítů.

## S. 8.

Platnost tohoto nadeslání nedá se zráčně dowodití, t. j. na wyšší zásadu postawiti, jelikož tkwí toliko w prasponě mezi bytem a zwědem (přesažitém sauboru wěcnosti a widnosti), jakožto w prakonu swědomosti, kterýž nepřestupnau naprostau hranicí wšecko rozumowání obmezuje, a proto temen a nepochopen zůstáwá.

Nawrhuje se otazka: Kterak se může ukázatí možnost naší swědomosti, w čem asi wězí důwod, že něco kromě sebe za skutečné pokládáme? Dajíť se mysliti tři pří-

padnosti.

- a) Buď se naší úsobau zarozuje bez přičinění k tomu nějakého předmětu.
- b) Nebo jest skutečno nějakým předmětem kromě úsoby (nejástwím, wysobau).
- c) Nebo bude skutek pospolní naší úsoby s příčinkem toho, což úsobau není, nebrž wěck krotně nás.

Nuże která případnost bude místnější nade druhau? Prwní sada se klade od mudrcůw, slynaucích idealisty, jichžto učení se nazýwá idealismem. Ono twrdí, že nebytují wěci žádné kromě nás, a že wěceko toliko wida (idea), totiž skutek naší činné úsoby, a že kromě jsaucnosti w pomyslu není žádné jsaucnosti w pomyšleném. Tento idealism jest dwojí, buď záhajný (rozpačný, scepticus), nebo wýrokowý (dogmaticus). W prwní případnosti se bere jsaucnost předmětu toliko do pochybnosti; w druhé nebylost wěcí kromě nás se až í dowozuje.

Lrukau sadu; kladau; realisté neb; materialisté; podlé kteréž každy pomysl a tudy i awědomost samaby se od wěcí kromě úsoby působila; proto také naše úsoba nebylaby: nie než hmotau spřaženau s ostatními hmotami.

Naše swedomost se ale da i třetím ještě obrazem wyswetliti, totiž že jest skutkem společným dwau prwotně slaučených činitelů, totiž z poznaného předmětu a poznáwající úsoby, tak že jedno bez druha zádného dowědu zploditi nemůže. in a control of the following a A we waith one o and

Podlé toho sauboru rowná se sada »Poznáwám« sadě »Bytují wěci, « s kterými se některé předstawy shodují a kteréž práwě těmito předstawami od nás se poznáwají. -Předstawa wěcnosti (bytu) jest totiž základní předstawa wšech dowědů, a nedá se jinými předstawami wyswětliti, leč bude w samém poznáwáni zřejmo chapána.

Sada »Poznáwam« slučuje se nepostředně se sadau »Jsem, a jiné wěci jsau mimo mne. Tak jako pauhé myšlení z logické myslitelnosti půwod swůj béře, tak také poznáwání podobným způsobem sází wěcnost neb poznatelnost sobě za základ. Jinakbychom nikdy nesměli wýsobně (předmětně) potákati (twrditi), že poznáwáme, nébrž toliko že myslím**e.** 

Wěcnost poznatelného nedá se dokazowati, siceby bylo třeba opět jiného wěcného poznatku za důkaz.

Každý dowěd neb poznatek jest oplozen jako dwěma činitelema, totiž wěcností jakožto předmětem (wýsobau), a pak pomyslem jakožto podmětem (úsobau), jenž w prwotinné potaze pospolu stojí, tak že jeden bez druha žádného dowědu nemůže zčiniti.

the component of the second of

Ponéwadži poznaní, co do swé doby, půwod swáj z mysli bere, a co do jeho obsehu neb dátky z předmětu přichází; tedy dlužno bude, aby dobná stránka dowědu z činnosti myslné wycházela a to co w dowěda latečného jest, mysli předmětem se poskytowalo. Z toho plyne sadu: To co mysl podlé swé přírozenosti na některé wěci poznála, bude jí přislušeti jakožto předmětu poznatelnému a může jí wšeplatně přisuzowáno býti. Jestli wšak jí přisluší jakožto předmětu nepoznatelnému a wěci o sobě myšlené, jest otázka přesažitá a následowně nerozhodnutelná.

O wěci ku poznání poskytnuté prawime, že se jewí; u p. wlasatice se jewí na obloze. Předmět může tedy také nazwán býti wýjewem (phaenomenon).

#### B. O resličném okresu posnáwawesti.

# S. 12.

Troji okres se zjewuje pro naši činnau poznawající moc a sice smyslnost jakožto okres nižší, pak mysl jakožto okres wyšší, a konečně rozumnost jakožto okres nejwyšší neb zwrchowaný. Protož jest třeba wzíti před sebe rozbor smyslnosti, myslnosti, rozumnosti.

#### I. Hlawa

# Rozbor smyslnosti.

# S. 13.

Swědomi jsme sobě, že dojímáním trpným býwá mysl buzená k předstawám, kteréž se zowau pomysly (perceptio), názory (intuitio) anebo city (sensatio). Názor předmětní zastupuje předstawu, a názor podmětní zastupuje cit. Pomysl jest předstawa nepostřední o naskytnutém předmětn a řídí se smyslností. Smyslnost (sensualitas) musí dojata býti, máli pomysly způsobiti, a poněwadž tito pomyslowé týkají se buď wnitřních wňatků anebo wněřných, tedy i smyslnost bude uměšná anabo wněřní (sensua extermus, sensus internus).

Kdykoli wněšný který předmět postředně neb nepostředně se mšich čídel (organa sensoria) dotekl a k zraku, sluchu, člehu a t d. přišel, prawine se býti dejatými,
a dojmem tám se plodí pomysl. Pomysl o nějakém předmětu nic jiného není nežli nepostřední předstawa jeho
samého podlé způsobeného dojmu. A že buď k wýsobnému nebo k úsobnému pomyslu přihlídáme, tedy se on
nazývá buď názorem neb citem. Názorem proto, že předmětové zrakem vňat í nejwíce jasnosti do sebe míwají, ač
pomyslowé druhými čídly působení w obecném žiwotě city
se jmenují, přece, poněwadž w pomyslu wýsobnost í
úsobnost jest spřažená, tedy wýraz názor a cit w širším
smyslu za jedno plátí a smysiné předstawy wyjadřuje.

## g. 14.

Swedomi jsme si, že to, co wněšným čidlem chápáme, sobě jako w prostoře umístěné předstawujeme, a to
co skrze wnitřní smyslmost se děje, jako časem slaučené si
oswedomujeme, t. j. w prwním předstawení nelézáme rozmanitost wedlé sebe a w druhém po sobě. Předmětowé
wněšných smyslů mohau předstawowáni býti w prostoře j
času pojednau.

# S. 15.

Prostoru i čas umíme si představití po sobě, onu jako jednounau, nepřetržitau, nekonečnau rozmanitost wedie sebe, tento pak jako jednotnau, nepřetržitau, nekonečnau rozmanitost po sobě.

Ačkoliw prostoru si w mysli dělíwáme na částky, říkajíce: prawo a lewo, sáh a míle, kraj i okruh a t. d., jednak to co mezerami jsme odlaučili w mysli, opět w jednotu spojujeme a w nekonečnost prostoru říříme a l'tam, kdeby místo přestako, wždy nowau a nowau místnosť sázime. Také čas jakkoli dělený na hodiny, dny a roky, zůstane nám celostí newystihlau, nedosáhlau we wšech odměrách.

# S. 16.

Prostora i čas, w kterých sobě sjednocanau rozmanilost wedlé sebe a po sobě předstawujemo, nemohau hýti wěci skutečné, kromě nás samostatně bytující, aniž pak mohau býti jalowé myšlénky, nébrží budau předstawy, které se na cosi půwodního w duchu w obledu k smyslným pomyslům wůbec wztahují.

# S. 17.

Poněwadž prwotně z ohledu smyslného předstawowání nie jiného kromě doby se neposkytuje, tedy nemožno wněšným i wnitřním smyslem jinak něčeho poznati leč w prostoře a čase. Prwobytný zákon smyslnosti jest tedy ten, že wěci wněšně neh wnitřně naskytlé toliko wedlé sebe anebo po sobě co nějaká rozmanitost chápány býti mohau.

#### S. 18.

Prostora zawírá tři rozměry: delku, šířku a hlubinu, jež pospolu tlauštku (crassitudo) poskytují. Čas zawírá toliko jeden rozměr, kterýž obdobně k prwnímu rozměru prostory delkau slauti může a dle toho se čas jako nekonečná čára rozměřená na minulost, přítomnost a budautnost wyobraziti dá.

## S. 19.

Prostora i čas mohau býti buď o sobě (absolute) powažowány, nebo potažně (relative), když totiž jen některé částky z nich se na úwahu berau.

# **S.** 20.

Prostora i čas slují naplněnými, když předměty dowědu w nich se naskytují, nebo prázdnými, bywše bezewšech předmětů o sobě uwažowány.

## S. 21.

Co w prostoře jest, říkáme, že jest někde, a co w čase, že jest někdy. Určitá částka prostory, kterau předmět zanímá, sluje místem, a určitá částka času zanatá předmětem, sluje trwůní (duratio). Rozlehlost wěci w širším

smyslu dá se mysliti jak w prostoře tak i w čase. Rozlehlost jest tedy dílem prostorowá, dílem časowá. Rozlehlost wěci w užším smyslu platí toliko o předmětech prostorních (extensio). Pro předměty w čase se nalézající hodí se spíše prodlaužilost (protensio).

### S. 22.

Když wěc swé místo mění, býwá we hnutí (motus). A že tato proměna nejinak leč znenáhla před se se děje, tedy se přísudek hnutí i na prostoru i na čas rázem potahuje. Každé hnutí může se tedy jako prodlaužená rozlehlost powažowati.

### S. 23.

Wěci w prostoře a čase jsau buď od sebe odlehle (distantia, remota), anebo pospolne (confinia, contigua). Odlehlost wěci w prostoře a čase ustanowuje se ostředkem místním neb časowým (intervallum locale et intervallum temporale) neb mezičasím.

# S. 24.

Poměr wěcí z ohledu místa sluje stanowiště neb sídlo (situs), z ohledu času sluje saučasnost (simultaneitas), když totiž wěci w jednom čase bytují; když wšak w nestejném bytují, jmenuje se poslaupnost (successio). W takowém případku býwá jedno předkem (prius) a druhé následkem (po sterius).

## II. Hlawa.

Rozbor myslnosti (umu).

## S. 25.

Pauhá metafysika skaumá pradobu poznáwání, a tudy rozbírá spůsob, jakým um (mysl) wěcné předměty si mysli a to se děje takto. Z nabytých skrze čidla rozmanitých názorů záložející zásobu um tříbí (discurrere), z třehto názorů některé znaky (notae) odtakuje (abstrahese) a rozemáwá (dignoscere, discernere). K těmto znakům, ač rozmanitým, jednak sworným, prohledá (reflectere), pak w jednotu swědomosti spojuje (conjungere), aby pojem utwořil (notio). Twořené pojmy potahuje k předmětům smyslně předstaweným, aby je tudy určil neb ohraničil (determinare) a je od sebe co určité předměty rozeznáwal (dignoscere). Trojím tímto konem děje se sauborné myšlení aneb poznáwání (cognoscere).

Miuwili se o trojím konu zaměstnaného umu, wěděti sluší, že takowé odlaučení jenom wolnodělná filosofická swědomost nahlíží, nikoliw wšak wšední zkušebná (empiricus), o kteréž tento trojí kon w jeden splýwá pomysl.

. . **S. 26.** 

Když poznaný předmět co pojem se myslí a tak poměr předmětu s jeho pojmem se w mysli stanowí, tehdy sluje takowé myšlení sauborným usuzowáním. Když ale k hotowému pojmu některý z jeho znaků se potahuje, a tak poměr druha k druhu w mysli se stanowí, tehdáž jest to usuzowání rozborné; u p. kdyby kdosí zwíře sobě myslel jen co ústrojnau (organicus) jestotu, a čáru w kruhu jen co okrauhlý obrazec, a přibral w onen pojem znak libowolného hýbání, a w tento znak stejných průměrůw, tehdy by oba tyto úsudky dostaly ráz sauborný w tomto myslícím podmětu. Naopak by tyto úsudky w jiné myslící úsobě dosáhly ráz rozborný.

S. 27.

Wšecko myšlení, sauborné i rozborné, jest toliko usuzowání, při kterémž pojem k swému předmětu anebo znak ke swému pojmu se potahuje. Proto také pradoby pojmů s pradobau úsudku w úzkém stojí spojemi, a zde netřeba než k wěcem proneseným w logice se odwolatí.

#### S. 28.

Tak jako w logice se powažowały pojmy a úsudky w ohledu na kolikost, na jakost, na potażnost a na způsobowost, tak budau i w metafysice powažowany předmětowé dowědu ze čtweronásobného tohoto hlediště, aby se wyswětlily ony kategorie mysli (přísudky), které z její pradoby wznikají.

## S. 29.

Pradoby úsudku nám nawrhují nejprw kolikost (quantitas), podlé které buď jednotliwě (individualiter) neb pomnožně (pluraliter) anebo powšechně (uníversaliter) usuzujeme. Z toho plynau opět tolikeré kategorie dowědu a sice: jednota (unitas), mnohota (pluritas) a powšechnost (universitas, omnitudo).

#### S. 30.

K pradobám úsudku náleží i jakos, podlé kteréž buď kladmo (positive) neb záporně (negative) anebo wýhradně (limitative) usuzujeme. Po boku toho stojí trojí dowědu se týkající kategorie neb přísudek, totiž kladení (positio), zápor (negatio), wýhrada (limitatio).

## S. 31.

Následujíce pradobu potažnosti w úsudcích, saudíme buď wyslowně (categorice), podpoučdné (hypothetice) anebo odličeně (disjunctive) a wedlé toho stojí přiměřeně kategorie: podstatnost (substantialitas), příčinnost (causalitas), obecnost (commercium) a wzájemnost (mutua efficacitas).

## **5.** 32.

Pradoba způsobowosti činí úsudky buď zákadné (problematicus), rozhodné (assertorius), jisticí neb stanowné (apodicticus) a jim po boku stojí tolikeráž kategorie dowědu, a sice: možnost (possibilitas), skutečnost (actualitas) a nutnost (necessitas).

#### S. 33.

# Úhrnek wšech kategorií bude následující:

## I. Půwodní kategorie.

Wěcnost (realitas). Bytost.

### II. Kategorie smyslnosti.

- 1. Prostornost.

  Bytost w prostoře.
- Počasnost.
   Bytost w ćase.
- 3. Prostorní počasnost.
  Bytost w prostoře a čase.

## III. Kategorie mysli.

- a) Kategorie kolikosti-
  - 1. Jednota.

Bytost na jedině.

2. Mnohost.

Bytost na mnoze.

- 3. Powsechnost.
- Bytost powšechná.
- c) Kategorie potažnosti.
  - 7. Podstatnost. Bytost podstatná.
  - 8. Příčinnost. Bytost účinná.
  - 9. Obecnost.

Bytost wzajemna.

- b) Kategorie jakosti.
  - 4. Kladení.

Bytost kladená.

- 5. Zápor.
- Bytost nekladená.
  - 6. Wyhrada.
- Bytost wyhrazena.
- d) Kategorie způsobowosti.
  - 10. Možnost.

Bytost možná.

- 111. Skutečnost.
  - Bytost skutečná.
    - 12. Nutnost.
  - Bytost nutná.

Rozwrzení těchto kategorií není nikterak libowolné, nébrž swau neúklonnau prwopočátečností nutné, ač se ony slowy wyměřiti nedají. W rozwrzení kategorií myslwych znamenají se dwě hlawní wětwe: wětew mathematických a wětew silojeuných (dynamicus) kategorií, neboť kategorie kolikostí a jakostí potažené k názornosti a k citelnosti w předmětech dají se počtem i měrau, t. mathematicky stíhati. Kategorie pak potažnosti a způsobowosti

potažené k poměrům předmětů srownaných wespolek anebo srownaných s podmětem weždy něco silojewného ohlašují.

S. 34.

Budauli kategorie myslné ze spolku s kategoriemi smyslnými wytrženy, tehdy dají se powažowati jako pauhé; zůstalyli ale we spolku, tehdy mohau se powažowati jako zesmyslněné anebo zwrstwené kategorie (schematizatus). Jen na takowé cestě mohau na předměty zkusitelné obráceny a upotřebeny býti, poněwadž tito předmětowé podléhají smyslnosti a umu (mysli) spřaženým k obecné činnosti.

the first water and are a

A Comment of the

Kolikost jest mnohota stejnorodého w jednotu spojená a poskytuje pojem celosti w čase a čísle. Číslo powstáwá z nenáhlého přičiňowání jedna k jednu, a konečného spětí w celek. Číslo jest mnohota wzniklá w nenáhlém čase a určena jednotau.

Jednota není číslem, ačkoli půwodem čísla, jelikož se jedno k jednu přidáwá, což konání w čase jest. Mnohota sama sebau též není číslem, dokud jest množstwem neurčitým. Číslo buď určitá mnohota.

3. 36. ·

Land State of State of the State of the Control

Jakost: w době rozmanitosti, jako něco znenáhla určitelného myšlená, nawrhuje obmezenost času a stupně. Stupcá si předstawujeme jako wznikající znenáhlého buď příbytku neb úbytku něčeho kladeného, jež we spolku s nějakým záporem anebo wěcí obmezenau se powažuje. Stupeň jest tedy w čase obsašené kladení (positio), ježto záporem se určuje a tudy wýkradnost neb obmezenost čidlojemně předstawuje; u p. klad potáká: Úsoba jest samočinná a zápor zámítá: Wýsoba není samočinná. Ono jest kladaucí, toto záporné určení. Každý klad jest i nějakým nekladem a každý zápor jest i nějakým kladem.

### **S. 37.**

Potažností se nawrhuje poměr času, jenž buď co určená trwalost neb určená poslaupnost anebo co určená saučasnost se předstawuje podlé toho, jak se buď k podstatnosti anebo příčinnosti aneb k obecnosti potahuje.

#### S. 38.

Zpilsobowost myšlená w době rozmanitosti w stanowitelném poslaupném čase poskytuje způsobowost času, kteráž budto co bytost w nikterém čase anebo co bytost w určátem čase aneb co bytost w každém čase se předstawuje, a sice buď dle možnosti, neb dle skutečnosti anebo dle nutnosti smyslem pojata býwá.

To, co netoliko logicky možno a myslitelno, ale i také wěcně možno a poznatelno by bylo, at se předstawí jako druhdybytně, anby se jinak ani poznatí nemohlo. Předstawili se jakož w určitém čase bytující, klade se za skutečné. Předstawili se jakož bytující w každém čase, tehdy se klade za nutnobytné.

### S. 39.

Podlé kategorií smyslnosti a mysli dá se určitěji stanowiti smysl oněch wýrazů: Něcota a nicota (Etwas, Ding, Nichts). Oba wýrazy mohau slaužiti k wyjádření předmětu u wyšším pojmu záhadně (neurčitě) myšleného, jestli on jedno nebo druhé, takto může cosi něcotau jmenowáno býti, co sice shodno jest s myslí, ale nikoli s názorem; a protož wznikne 1) myslitelne nicota aneb wec pauhoumna (ens merae cogitationis, ens intellectus, rationis). Opak toho, co se samo sebau w pojmu potijka a myšleno býti nemůže, jest nicata i die umu neb rozumu (nihil negativum, nonens intellectus seu rationis). 2) Co nazorné jest, ale ostatně necota smyslu umitřnímu toliko pochopitelná (ens sensus interni), anebo pauze myšlená (ena imaginarium). Opak jeho jest něcota (wec) we smyslu prwnim, totiž nicota pro smyslnost (nonens sansus interni). 3) Což sice wněšně pojato býwá, ale jakožto nedostatek některé wěcné jakosti se mysliti dá, wėc odjemna (ens privativum). Opak jest něcota w druhém smyslu jakožto nicota pro smysl unčiný (nonens sensus externi). 4) Co w každém ohledu slauti může wěcnau něcotau (ens reale). Opak její jest něcota w třetím smyslu, totiž nicota odjemna (nihil privativum).

Poněwadž nicota nedá se jinak mysliti ledáli w opaku něcoty, tedy se smysl onoho slowa wezdy podlé smyslu této zprawuje. Co tedy w prwním smyslu slaulo něcotau, bude w ohledu na druhý slauti nicotau, a ták neustále dále. Můžeť tedy jedno a totože u p. stín, prostora, duch, strašidlo jednak něcotau slauti, jak se wýraz toliko promění.

# **S.** 40.

Z pauhých pojmů myslných rodí se množstwí pojmů, jež co přísudkowé wšelikých wěcí se užíwáwají a kteří na rozdíl od přísudků (Praedicament) aneb kategorií w užším smyslu jakožto odwození pojmowé se nazýwají přisuditelní (praedicabilia).

## S. 41.

Poněwadž weličina prostowzatá (quantitas sensu absoluto) nic jiného není nežli pomysl o sauboru rozmanitosti wůbec, tedy se předmět, jemuž weličina přisluší, také weličinau nazýwá (quantum), a rozmanitost, z které weličina složená jest, budeli podrobně uwážena, sluj dílem (pars), budeli sňata, sluj celkem (totum). Díl nepostředně potažený k celku sluj díl celkowý a onen wšak potažený postředně k ní sluj díl utilowý.

# **S. 42.** (1) Similar

Weličina potažitá (quantitas sensu relativo) jest pomysl o dwau neb četnějších wespolek srownaných weličinách, a takowé weličiny jsau buď stejně, rowné (paria, aequalia) anebo nastajné, nerowné (imparia, inaequalia). Podlé toho jak buďto w poměru totožnosti anebo w poměru rozlíčnosti, nerownosti se zhledáwá.

Pomerná weličina sluj buď welikostí (magnitudo), neb malostí (parvitas), mnohostí (multitudo), neb nemnohostí (paucitas).

- Z těchto pojmů totožnosti wyplýwají sady mathematické:
  - 1. Každá weličina jest sama sobě rowná.
- 2. Celek se rowná wšem dílům swým spolu sňatým a na opak.
- 3. Položeným celkem kladau se dílowé jeho wšickni, a na opak.
- 4. Rušeným celkem wšickni dílowé jeho se ruší, a na opak.
- 5. Položeným celkem klade se i některý díl jeho, ale ne na opak.
- 6. Rušeným celkem i některý díl jeho se ruší, ale ne na opak.
- 7. Co w díle se obsahuje, obsaženo bywa i w celku (pars partis est etiam pars totius).
- 8. Dwe weliciny, rowné některé třetí, jsau i sobě wespolek rowny.
- 9. Ze dwau nerowných, weličín jest menší toliko dílu druhé rowná.

## S. 43.

Weličina sluje rozsažitá (extensivus), když rozmanitost w prostoře jest směstnaná, a sluje wsažitá (intensivus), když rozmanitost se buď příbytně neb úbytně neb rownobytně w čase předstawuje; onde wynikají dílowé, tuto celek. Onde se pojímání děje poslaupně, tuto úhrnně. Protažitá (protensivus) weličina s rozsažitau má podobnost, jestli čas čárau jako w prostoře se wyobrazí; a se wsažitau má tehdáž shodnost, když tato skrze nějaký čas dotrwáwá. Tím způsobem může i rozsažitá weličina i wsažitá jmenowána býti protažitau.

# S. 44.

Weličina jest spojud (nepřetržitá, continuum), budeli rozmanitost we spojení myšlená, rozpojud wšak (discretum), když dílowé rozpolězní se předstawují jako

celky. Rozpojena weličina může powstati shromaděním (aggregatio) spojitých weličin, ježto pod jedním pojmem se stowaryšily, jako knihy w knihowně. Číslo jest wýraz rozpojené weličiny, jelíkož každý jeho díl opět pro sebe za celotu se powažowati může (6=5+1=4+2=3+3). Prostora i čas představují se jako spojité weličiny.

o real og og has 11 💃 🚯 (zterve) braszlásáb

Sometimes to the control of the state of the Weliğiny sluji jadnoroda (homogenes), jsauli jakosti totožné, a jinarodé (heterogenea), jezuli jakosti rozličné. Jednorodost, i i jinonodost potahuje se k jakosti u wěcech. Čím rozličnější jakost, tím jinorodější jsau wěci. Jednorodost a jinorodost rozcházejí se od sebe po Jednorodé jsau si podobny (similia), jinorodé pak nepodobny (dissimilia). Jednorodí dílowé celiny slují také napodobní (simulares) ni, jižto dle kolikosti se rozeznáwají a jinorodí (dissimulares), kteří toliko dle jakosti rozeznatelni jsau. Onino se jmenuji zcelowaci (integrantes), tito saurode (constitutivus, elementaris). Weliciny w názoru rowně, podobné shodují se (congruo). záleží tedy w názorné stejnosti a podobě weličin. shoda jest opak toho. Zde se jewi ostry neb mathematický pojem shody, podlé kterého se shodné weličiny wzájemně kryjí. to the second of the second se

Srownawajice weličiny wespolek, aby se jedna druhau určila, merime je (metiri, mensurare). Měříme tedy, když weličina za jednotu uznanau druhau weličinu určujeme anebo šetříme, kolikrát jedna w druhé se obsahuje. — Weličina za jednotu k, určeni druhé weličiny potřebowaná sluje míra neb měřidlo (mensus, mensura) a nesmí býti jímorodá, siceby se druhá skrze ni určiti nemohla. — Měření půwodně se děje počtem a sice nenáhlým přivrážením jedna k jednu, a tudyž přenášením weličiny spojité, která se měřití má, na weličinu rozpojitau, jejíž wšeobecné wyjádření čísloj jest: Měření wění prostorné wykonáwá se w čase. Čas ale může i sam měřen býti,

když se dil joho za jednotu, a p., hodina, k míře wymoli, při čemž pomysl času jakožto čára se bere za zaklad.

To co se medá měřiti, sluje naměrno a nečíslno, a to w prostowzatem amyslu, když se tak mysli, že žádná míra, žádné číslo nepostačuje, nnebo jen w potahu, když toliko nesnadno míru a číslo k něčemu najíti, u. p. pro zdálenost některé hwězdy, stálice. W oné případnosti býwa bezmernost (immensum) a bezčetnost (innumerum), w této pak býwa jen neměřitelnost (immensurabilitas) a nečetnost (immumerabilitàs), kterýžto wýraz by mohl slauti kraso: wědní; neb se liší od mathematického odhadu. Podobnat powahu má i nezkončenosť, an weličiny nekonečné hrubé neb nekonečně malé slují ty, kterýchby uni rozmnožíti ani umaliti možno nebylo: S 40 100

> The the state of the same of the same The state of S. 147 comband of the first of spaces

Poněwadž wsažitá weličina jakožto rozmanitost se předstawuje, kteréž w čase buď přibýwá, aneb ubýwá, anebo kteráž rownobytně stojí, tedy jest wěcná podlé některé jakosti a může tudy slauti weličinau jakosti (quantitas virtutis seu virtualitas). W. Joseph Ly Oak to

at the trade of an entry of 18 of the comment of the

Wěc sluje obmezená (limitatum), když se jakožto weličina konečná myslí, jelikož se w ní něco we spojení se záporení klade. Zápory w nějaké wěci w ohledu k jejím kladům (positio) jsau, její *meze* (limites) a *branice* (termini), Opak toho jest appobmezenost a neoprazenost (illimitatum, interminatum), but we also provided to a facilities and a construction of

All of Valleton Adalb regreton mondel as one or a comment of a comment of the com Walicina: zmáhající sa roste (prescit) neb tenoicí se uhývá (dernescit). Přibýwání její peb zrůst může se diti rozsatiti, mažiti i protaštii. "Ubýmini děje se toliko rozsakitě, jelikož protažitost k času směřuje, kterýžto, když ábytak trpí, býti přestáwá; u p. žití některého žiwočicha anelio obeň nějaké bořící wěci.

#### . S. 50.

Kalikost spajeni s jakosti čili rozsibli weličina myileni me mazitosti, poskytuje pojem micai nozsiblost, totiž wětit ježta prostoru, a čas naphruje. Budali nozsiblost její určitsu měrau obmezena, tabdy so myjewi její twar (figura).

the entire the last of the property of the second section of the section of the second section of the se

Rozsáhlina obmezená w mysli třemi prostornímí rożměry (dimensiones) sluje těleso a sice mathematické, budeli
myšleno, že prostoru swau podlé kolikosti wyplňuje, a fysické (přítodní), budeli myšleno, tře prostoru swau podlé
jakosti myplňuje. Pomezí tělesa sluje plocha; pomezí
plochy čána; čáry pak stezníkou jest tečka (hod, punotum).
Plocha w stayslu mathematickém má dwa rozsačy (dimensio): dějku a žírku. Tečka neb hod nemající žátlaé rozsáhlosti mené prostomu ani, prestory dílem, měhrž obmezím
něktené dané prostory. Tako oka mžíle w čásoné čáře
není žesote, ani dílem časovým, něhrž obmezím některého
daného času. (iz minta usaza catana mon přestory mistor

Podstata nuwrhuje evsi ustawioniho; pripadnost (accidens) cosi neustawieného; promědného. Ustawienost jest bytí wezdejší; *neustawičnosť* neb proměna jest bytí neb nebytí ledakdejší. Ustawičnost co takowá myslí se bez proměn; neustawičnost s proměnami. Trwalost jest wekčina nčasobytné (jsauci w čase). "Obeništní jest nekonečně krátká (tovalost) w němě nižádných částek se serosessí wá. - Na wpow welioin jest introvalant bud practowate (absolutus), hud potestus (reletivas). Opano jest welišina po) wätchné::faantuudsti::w/(čase/, kató . jost // pomýwhá :/w/clišina jsaucnosta ne rčaso sa jedinau, nebo druhau měci ponownaná. z nichži tu, ježto delšiho byti jest, itraelinau, a která knotšiko , mu*jelimas* – nazywame ..... Naphmezena - tuwalogt : bude weinant (actorbites), i a sich a pantet aute, wohledu k minuicati, a participost wiehledu, k budaucnosti...

### S. 63.

- Podstatu se tež uwažuje jakožto podlolia (substratum) . jistých určivých znaků a dle své trvalostí nebo míjelimosti isau bud jestotnė (essentiales) neb nejestotnė. Onino obsahaji jestomost a tito jsau tofiko případkowé! .. Jestomost wèci sluj obsah její trwalých znaků, a tím samým oněch, bez nichżby přestala byti to, čím jest. Wic sluje také jestotau, u p. jestota žijící (organicus), budauli na ní trwalé Znakya zblodáványm m. il. par m. account a constant obinersiones, store to the sole in a commission of the budgh entraliza approximación la la la la la la como entra en como e Podstata da se delo mybliti, de jest jednostucha (simplen), peroblidada na jimé podstaty, anch stotena a tudy do četnějších podátať rozdrobůcha: Jednoduchost i složenost podsiat da se dwojim npůsobem mvshti. Podstata jednoduchan madana inyatin budé yanaé (memas), sa jestli nadaná hnutelnosti ; isluje prokem (Atom). . . Onano má de sube jednoduckost naprosionizatate; tato pak potaznau. Složenost (podstat) wšáki serrezumí dudí jako složenost w užėim smyslu (compositio sensu strictiori), ameb ce spojitost (nexus). Při onéno, složenosti panuje nahromadění (Aggregat), při druhé pak slaučenost zájemně působící. Ondene, panuje, wněšpé apojení, tuto miltění, "Bytujti podstaty jednoduche akutačnej tuto, kdež jen pojmy, se rusbimail, rozhodnauti se madá. A francisku a z isjalo vy trva is a of a ball-total degree I saw good on tak an inest solo About \$1. 55. 8 to more a more a manufacture. Touchest feet wee že druhá, sledující za primit, jako určená od til se powažuje, tehdy area ject sluje pricinale (causa); p areand sluje skatken (effectus). "Nauka v přičinský nebo skuteloh šluje přítinovidoud (actiologia); kteráž buď wšechecná buď zvláštní byti anditey a spojem toban swazak profin (nexus causalis) se nazywa. ... Poměr přídiny ko skutkú sluje přísingost (causalitas) la pointriskuthu ke příčině skuje *odmislosti.\* Skutek jest tedy (weo.bahiola: (ens ab aliq scilicet: dependent); proti ni stojí wěc neoduckiu (enstradse). 115 Neodwisla weo sluje také

samostatná.

n the come kiter able of recketter region is

Přičína býwa postacitelna, když jí cely skutek wzniknauti muze; kdy wsak toho neni, sluje nepostačitelna. -Přičina býwa nepostředečná, když sama o sobě, a postředečná, když pomoci jiných příčin kê skutku prospiwa. Tyto druhé přičiny jsau střední (intermediae), a we spojení s oněmi' budau saučinnė pričiny (causae coefficientes), kterėž budto siradene slují, kdy jsau saučasne, podradene ale, když jedna druhau následuje. Mezi příčinami býwá některá wytečnější nad jiné, totiž hlawní (primaria), jina toliko podružní (secundaria). - Saučinna příčina sluje i pomocná (auxiliaris, subsidiaria), a dosazujeli přičinu nepostačitelnau, sluje nástrojná (instrumentalis) neb sluje naprosto nástrojem (instrumentum), jehož hlawni přičina k wywedení skutku užíwawa. - Každa nastrojna příčina jest spolu i pomocna, ale není každá pomocná také příčinau nástrojnau. Pomysleme si poměr dwau člowěků sochorem břemena powzdwihujících. Jeden jest pomocná příčina w ohledu na druhého, sochor jest pomocná i nástrojná příčina w ohledu na oba.

S. 1888 C. S. 1888 S.

Příčina ke skutku neodbytně určená sluje neodná neb podmíněná (conditionata), na opak wolná, nepodmíněná. Neniti nutnost dohánějicí příčinu k uskutečnění wněšná, nebra mnitiní (přirozeni), telidy snj příčina potabně ulobjú, ale nikoli prostovolná. Příčiny snipolivost natnourčité příčiny bývá od skutek inyklenau příčina muselaby býti také pruvá příčinau.

Jestli půtobící jestota jestotau myslící, dawši se předwidaným skutkem ke skutku přiměti, tehdy předstawa toho skutku sluje pojem účelní (notio finalis) a skutek tudy způsobený sluje účel (finis) dle předmětu, a úmysl (consilium) dle podmětu. Učelu se dosahuje, kdy předmět pojmu účelního se uskutečnil. Takowý účel budeli důwodem uskutečnující příčiny, stapa, se sám příčinau, a sluje příčin

nau účelní. Příčina, kterau se účel uskutečňuje, sluje příčina působící (causa efficiens). Takowého způsobu jsau wšecky příčiny, kteréž se za účelní příčiny nepowažují. Kdo oswědomiw sobě skutek, dle účelu číní, ten jedná, a sice w smyslu úzkém, jelikož w širším jest każdý skutek činem i dějem.

W řadě příčin působících předchází příčina skutek: w řadě účelních příčin předchází skutek příčinu. Záwerek te rady jest konečný cíl, cíl swrchowany (finis summus, s. ultimus). On jest spolu cil klauni (finis primarius), jemuž wšickni ostatní co podružní (secundarii) se podrobují. Zdálená příčina, jížto mysliwá jestota k jednání nakloněna býwá, sluje núhodná příčina (occasionalis) a to co nepostředně ji k jednání popuzuje, sluje popud (causa movens). Účel jednání býwá také popudem. To, čím se cíle dosahlo, sluje postředek (medium). Kdo jedná neoswědomiw sobě účelu, jedná na bůh zdar. Docilitelnost má do sebe onen účel, jehož upotřebenými postředky lze wypusobiti.

S. 59.

To, čím se wěc příčinau jistého skutku stáwá, sluje jefi a sinkiwast (efficacia), a wnitřní půwod učinliwasti: sluje mos (vis), ješto jest ustawičným jměním (Eigenschaft) wěci, ale kromě svého působení nepoznatelným. Moc se wztahuje ke skutku, dokud se tento nejewi, sluje zarani (mortua), jestli w činěná, sluje žíma. Moc., myskli se jakožto konceni, mbže u přisownéní s jinýmilbýti měší neb menší, silnější zebo mdlejší nešli druhá se ji protinící a tudy se stáwá, že silnější moc druhau slabší dusí, a ona přehožíku (impedimentum) trpic, we swém umrtwení tak dlauho trwá, dokud odstaupilau překážkau se newzkřísila a neobžiwla.

Moc oddoliwa jivi překážkám skij statečná a když walne protiwenstwi překonáwa, násilná (potens 😅 valida potentia); tudy sila; mornost (potestas). Nedostatek moci jinym mocem podlehafief słuje *melobau* (impotentia). Moc nezkončené skutečnosti, proti kteréž každá jiná w nezkončené mafosti se widi, sluje wsemohuucnose (oumipotentia). Pramoc (vis originaria) jest moc one; kterážto z jiné

moci nent odplozena. Moci odplozene (víres derivativae) jsan následkowé jedné a téže pramoci.

Rdyž podstaty swau moci působí jisté prípadky (accidentia) w jiných podstatách, říkáme, že mají wplyw nebo wléwání w ně. Toto wléwání bude jednostranne, když k w B působí, wzájemne pak, když také B w A přísobí. —Při takowémto wzájemném působení zjewuje se obapolně činnost (activitas), samočinnost (spontancitas), jakož i trpnost (passivitas), a wnímawost (receptivitas).

a 61a ...

Poważujeli se wzajemne působení jakožto činnosť wzajemně se protiwicí, tehdy sluje zpor neb půtka (antagonismus, conflictus substantiarum). Tímto zporem úbíhají podstaty buď we spolek wěcný (realis) neb silojewný (dynamicus) a činí buď wěcný neb silojewný celek.

Wěchá spolnost liší se od widné néb logické, kteráž záleží w předstawách wzájemně se určujících a činí saustawa wědeckau. Spolnost wěcná jest hud nepostřední, když pospolu stojící wěci jsau také spolnými hranicemi w prostoře obehnány, sebe se dotýkajíce, anebo jest spolnost postřední, když jsau prostorami zrůzněny, jen w odlehlostí w sebe působice. Wěci we spolnosti wěcné jsau si přítomny a sice místně, když se spolu dotýkají, anebo jen sahem moci dojemně jedna w druhau působit. Wřudypřítomná bylaby ona jestota, kdyby we wšeky druhé jestoty nepostředně bezewší důtky působila. Bylaby to jestota nepodlehlá podminkám prostory a nadaná mocí, proti kteréžby každá jiná nékonečně se umalila.

Možnost wěci jest buď umitřní (prostowzatá, nepodmíněná), když k nějaké wěci přisluší dle toho, jakž o ní pojem zní, anebo jest uměřná (podmíněná, podsadná, potažitá), když některé wěci jen dle poměru k jiným wěcem přislušejí. Tak se též i němožnost rozwihrauti dá. Rdyž se nemožnost wěcem přisuzuje, tehdy se jen o wnitřní možnosti mysli:

#### S. 62.

Byti (esse), nenīli toliko logicka spona (copula), s wēcnosti za jedno se počita. Byti swau činnosti se zjewujici sluj skutečnost (exsistentia). Myslitelný obsah wšeho skutečného wůbec sluje weikerenstwo naprostowzate (universum), obsah pak daného skutečného nami poznatelný sluj weikerenstwo potažne, jinak swet, svír (mundus), úplněji wes mír čili weiken suět.

**S.** 63.

Wěc počínajíc swau skutečnost wzniká (critur) a bytí swé končíc zaniká, mizí, hyne, pomíjí (interit). Wznik i zánik jsau události (eventus) neb dějiny (facta). Činnost, kterau něco wzniká, sluje plození (productio), a činnost, za kterauž něco pomíjí, sluje rušení (destructio). Onau působí se počátek, tauto konec wěci.

Plození i rušení da se powažowati w smyslu prostě wzatém i potažitém. Plození naprostowzaté byloby tworením (creatio) a rušení naprostowzate byloby ničením (annihilatio. Ono byloby tworením z ničeho (cum nihil ante esset), a toto obracením w nicotu (ut nihil amplius sit). Potažite plození byloby způsobením jistého případku w podstatě, tak jako potažité rušení byloby hubením takowého případku. Onoby bylo toliko přítworem (formatio), poněwadž jím jen způsob bytu we wěci se wytyká, toto pak rozkladem (solutio), poněwadž ji od podstaty wšelicos laučí, co k ní společně lnulo. Twoření a ničení jsau na prosto mezi sebau w protiwe, jelikož jedním hyne, co druhým wyniklo. Prítwor a rozklad jsau we spolku; neboť w tom, co jeden případek hyne, druhý se wytwořuje, a co se jeden wytworil, druhy ustaupiti a mizeti musil. Počátek i konec mohau se též o sobě anebo potažitě poważowati.

..... S. 64.

entres a did if the go

week great in the great the second

Pospolnost skutečných případků dělá její stanu (status). Když w některé wěci případky wznikají nebo mizí, tehdy se wěc mění, t. přechází do stawu jiného. Proměna jest tedy poslaupnost rozličných případků jedné měci. proměna jest addlostí. To, co swé případky jinači, jest proměnné, opak sluje neproměnným, Odtud proměnnost w případku u wěcech, ale sa sa sa postave ka tel

Každa proměna děje se w čase. Proměna w ohledu na prostoru jest knutí. Hnutí se wztahuje na čas i prostoru pojednau... Co bytuje w prestore a čase, podléhá proměnám, jelikož w rozličných dílech prostory a času může bytowati (exsistere). Stwoření neboli pauhy počátek tak jako zrušení neb pauhy konec nemůže slautí proměnau, nébra teliko dějem. 5. 65. - 1 / 10 m in a land

Nutnost wěcí jest buď wnitrní (nepodmíněná, o sobě), když čemu podlé pojmu a tudy podlé přirozenosti přisluší, ant bo jest umešná (podmíněná, podsadná, potažitá), když některé wěci w poměru k jiným wěcem přislušejí. Wec naprosto neodwisła bylahy take naprosto natna.

\$. 66.

Opak nutnosti jest nithodnost (accidentalitas seu coutingentia). Néhodné jest to, jemuž možao býti i nebýti, Byloliby něco toliko k wáli jinostranné podminky nutným, tehdyby samo w sobě uwáženo mohlo i nebyti, nebot odpadneli podminka, odpadne i spolu podminěné (cessante conditione cessat conditionatum). To, co podminkau bylo znutněné, jest w uwážení kromě podminky náhodné, a co slaulo náhodné, omůše pod jistau podmiékau znutniti se. Nepodminina mutnosti wady jakoži zepromenna se jewi, naproti tomu se néhodám neb podmiákau zautněm nému proměnnost přičítá, do od v do od opolo o oto \$. 67.

Podminka wůbec (conditio) sluje každá wěc (buď ona logická nebo wěcná), kteráž jest jiných wěcí určením, a podmíněné (conditionatum) jest opět wšecko, což od jinud urcení přijímá. Několiko wěcí, kteréž sebe nepřetržitě podminují, činí radu (series) podminek, z nichžto každá členem jest. – Každá takowá řada dá se uwažowati budto co koncená (finita) budto co mkontená (infinita), die toho, máli prwní i poslední článek čili nic. Máli toliko jeden nebo druhy, tehdy se powažuje buď co koncená a spoku i co nekonečná, jen že w rozličném ohledu.

Čtwero řad dá se mysliti:

- 1. Prostokonečná s počátkem i koncem a wzor její jest A B C D E F G.
  - 2. Prostonskonsina bez počítku a bez konce, u p.
- 3. Potažitė konečna i nekonečna sapočnikem dice, ale bez konce, u p. A B C D E F G . . .
- 4. Potažitě nekonečná a konečná mající konec a žádného počátku, u p . . . A B C D E F G.

W řadě prosto konečné jest prwní článek toříko podmínkau, poslední toliko podmíněné, a postřední čřímkowé jsau jedno i druhé. Obsahuje tedy podmínku, jež není podminěným, a podmíněné, jež není podminkau. W řadě naprosto nekonečné jest každý článek podminkau i podmíněným. Potažitě konečná i nekonečná řada má prwní článek podminkau, ale swůj poslední článek bez podmíněného a tak jenom prwní článek jest podminkau, ti druzí článkowé jsau jedno i druhé. Potažitě nekonečná i konečná řada nemá tedy žádné prwní podminky, ačkoliw mís w posledním článku podmíněné, poslední článek jest tedy pauhá podmíněnost, ostatní pak jsau jedno i druhé.

Prochineti se může řada w mysli budto od předu, neb od zada. Prochizímeli řadu od předu, t. ku podmíněnému, tehdy jde myšlení naše před se (progressue); procházímeli ji ale od zadu, t. k podminkám, tehdy obrací se myšlení naše nazpět (regressus). Takowý chod neb rozjem může budto k jedné nebo druhé, anebo k oběma býti nekonečen (in infinitam).

Š. 68.

Um rowna swé wněšné (wnější) wňatky podlé jistych wrozených prawidel, kteráž slowy wyjadřená zásadami lidského poznání slují (principia cognitionis humanae).

Tato pravidla jsau jako základom wšech našieh úsudků; kterými předměty zkusischác posuzujeme.

e lent og dyne da jeba d**g**je**69**g och elektrol Process en en

Provní zásada zpí takto: Každy předmět zkušenosti jest w obladu na swau, kalikost weličina rozsažitá (extensivus); jelikož wšeliký, předmět člowěčího poznání tolike za podminkam prostory a času smyslem pojat býti může. Rozsažitost wšak s těmito podminkami newyhnutelně spojena jest, a sice w obledu na prostoru jest to rozsažitost w užším smyslu, a w obledu na čas sluje protažitostí. At jest tedy wěc dosti drobaunká, nikdy se nebude rownati bodu a nikdy nebude tak krátká, aby se rownala oka mžiku. Nebo tečka (bod) a okamžení nejsau částky prostory neb času, nébrž toliko hranice jejich.

S. 70.

Zásada drúhá jest tato: Každy předmět zkusitelný jest w ohledu na swau jakost weličina usužitá (intensivus), jelikož die wrozených zákonů smyslnosti může on jen tehďá cítěn býti, když se ji co předmět nějakým způsobem dojal a ji se wěcně w nějaké podobě wyjewil. — Tento dojmem způsobený cit může býti owšem jednak silnější jednak slabší, ale wždy bude míti nějaké síly do sebe, siceby jsa = 0 předmětem naprosto stal se nepoznatným.

#### S. 71.

Předmětowé zkusitelní stojí mezi sebau podlé swé potažitosti w jakémsi spojent, dílem co podstaty a případkowé, dílem co prižiny a skutkowé, dílem wzájemně se jinačící wěci. Z toho plyno: 1) Zásula podstatnosti (principium substantiniitatis), podlé které předmětowé zkusitelní w ohledu na swau trwalost tak jsau zpořádání, že na nich cosi ustawičného se zhledáwá, co na jiných se mění, to jest, omi stojí mezi sebau w poměru podstaty a případku aneb w poměru podstatu se swým přísadkom. Co wšak z pojatých wěcí podstatau aneb případkem podstat slauší

zasluhuje, teprw zkušenost důwody k rozsapzení poskytuje, u p. jestli teplo a swětlo podstatau čili případkem jiných wěcí? 2) Zásada přívinností (principium causalitatis), dle kteréž předmětowé zkusitelní w phledu na swau poslaupnost w takowém stojí poměru, že když jedno se děje, wždy něco jiného předchází, náč onono nutně misletlowálo, t. oni stojí mezi sebau w poměru jako příčina a skutek. 3) Zásada pospolností (principium communitatis), políté kteréž zkusitelní předmětowé w ohledu na swé sasbytí w takowém poměru stojí, že druk drukem určen býmá, tohi urpí wzájemně působení.

o kronina in a Sec 73. Sector of the state of a

Čtwrtá zásada zní takto: Předmětowé zkusitelní stojí w ohledu na swau způsobowost s poznáwawostí w určitém spojení buď co možné, buď co skutečné, buď co nutné wěci. Protož také trojí rozwrhnutí dá se mysliti a sice:

1) jakožto zásada možnosti (principium possibilitatis). Co se s dobnau podminkau zkušenosti shoduje, totiž co nazíratelno a myslitelno jest, zawírá možnost a může mezí zkusitelnými předměty se nalézati. Neníli toho, sluje nemožno.

2) Jakožto zásada skutečnosti (principium actualitatis). Co s podmínkami hmotnými zkušenosti se shoduje, aneb co wěcně se skrze smyslnost jewí, jest skutečno a nalézá se mezi předměty zkusitelnými.

3) Jakožto zásada nučnosti (principium necessitatis). Což se skutečností podlé powšechných podminek zkušenosti se shoduje, jest nutné.

S. 73.

Tyto zásady pauhého rozumu jsau nadamyslné (transcendens) zákony přírody, na kterých se mšecky zkusné (empiricus) zákony přírodní zakládají. Můňeť se saustawa jich nadsmyslnau fysiologií nazwati a jest pauze prostowědná čili metafysická.

Příroda (w. smyslu hmoty) jest zákouný obsah wěcí. Roněwadž wěci jen teledáž, když se nařím názorem staly, k dowědu našemu docházejí, tedy poznatneu přírodau se nic jiného nemíni, nežli zákonný obsah předatavitelných Metufysické sady »We swětě není prázdnoty či mezery, skolu, nahody, osida (vactum seu hlasus, sultus, casus, fatum) nejsau nic jiného než sauslednice z oněch nadsavylných zákonů přírody.

Switch were mustwist and make week poznatelaych. smysły dojimajicith; t. piiroda poznatelna (mundus sensibilish a wykonti: Neni prandnoty jest telik jako W okresu naší kušenosti nemožen jest úplný nedostatek wácného, tedy nemežná jest prázdnota a áplač jalowá prostora, prázdný a jslový čas. Nebot prázdná prostora neb prázdný čas bylby zápor úplny samé wčenosti. 🔫 Takowy zapowacni: włak 'pojimatelny, 'a kdybychomiż pojímaného záwěrek činiti chtěli, bylby záwěrek unihlený aneb přeskočný, jelikož bychom malitkost wěch nezpozorowatelných obmezenými oddiy za bie nepoktádali. Prázdnota w Toričelské trubce a Querické wywówa není pravá, něbrž potakitá: -- A dtázka: Jestli prázdno sa pomezim tworstwa? sheduje so s jotizkan: Jestli swětu korice i abmělli somejaký počáteků sed a sest i ses beca at log - ... \Druhi::sadd::::Neni ...koku we swētē#::chee:?iciu! Wiscky proměny, wznik i kynutí, sběklé w pounatelné opřírodě dějí se spojuš (continuo), to mezi dwojím wespolek zprodiweným stawem wěcin (A a B) wměstnán jest staw postrodní, rozličný od obah. (Totiž nejsa ani = A. ani = B). Nazywat se ta sada zakonem spojitosti (lezi epntinti).; -w Wachika promena děje se w časel; čak ale jest cepřetržitě spojeni dejne tome; žeby viče je stawu kodo stavu. B wejistém cade přecházela, tchdy mezicoběma casoma meb jich branicema, któré časem nejsau, wády proplyme destočkanjčasu oshředníhod i Tataočástočka, buďomanjako koliv malitká je pioméně: zůstáná časom je jelikož proměna bez času ke diti nemohla. --- Plynaucim časem plynau i proměniya i jakkoli perpozosovatelné amysláma nažíma Takto tempeta noční přechází do žewita rapního a jasnost dno do saumraku nočního, nenáhlým chodem se mění chlad w teplo, a wedro w ochlad a zimu.— Základ této spojitosti jest ten, že wšecky proměny u wčesch jsau jakosti, nebo wsažité weličiny rozličných stupňů, mezi nimiž wždy nezčíslně mnohých ostředků se nalézá.

Poněwadě dále wšesky proměny dle zákona příčinnosti příčinami se dějí a samo působení těch příčia opět proměna jich jest, proměny jiné a jiné zplazpiící, tedy i tyto příčiny prowozují swé působení spojitřa abeb jinok. Každý skutek spojen jest se swau příbinau nepřatržitě, skrze postřední přičiny a postřední působení .... Z toho opět wyplýwa sada: »Z ničeho nahude ničeho, audicety nebude necata (ex nihilo nil [fieri], in nihilum nil possenreporti) + t. j. w poznatelném tworstwa nemi prostě wzatého pečátku (čím podatatného cosi teprma svanikle),; a žádného prostě wzatého konce (čímby cosi podstatného zhynulo). Neho wznik i hyunti podstaty bylby akok, žimby apojitost přičina se ikutkem se přetrhla ; a sianda spojitosti ce: zrušila. Protož také we tworstwu nic newaniká a nic mehyne lee podstet případkowé (accidentin). : · · · · Otšaka: »Odkud se wzala podstatnost 3/ · leži wně ohoru mašeko poznání, kternuž otázkau se toliko přes okruh tento sykračující přemysl rosumowý obírů silectli podstatnost cosi trwalého, tehdy eo do swé kolíkosti bade miti tu ustamičnost, že nebude ani astnožitelná mi ztenčiskluć (materia mundi nec augeri nec minui potest) s: poněwadáby opono sleulo stwořením a doto zhaubau. Zhledámeli: tedy w stworstwu na něžemi had resmnožení meb amidenia arikst anabo-shiytek, tehdy jest to tuliko promina w-podobě podstit mohledu na apojendst; míšenost a poměrnost jeho částek. Protož také dělení neb rozdiobo-Want teto podstatnosti jakosto prostarniho piedinčtu made de mepřetržitě, tak že inejmenší dástetka bude wždy ještě adrobitėlnė, poněwadě prostora, jakošte spojité adličina uistawiënë jest rozdělitelná. - Ukosičná dělení w prastoře podstatného skebylahy mie sjiného, nažosomadnátil sa wenicette, a tim-semým pauliý skok... Komečně i zákon zpové+ wosti (tex parsimoniae) y die kteréhož w pliegbici příčině práwě telik, o nie wice o nie méně, se malésá, coš k: wypůsobení toho, skutku, málošelo, sie jimého není nežli následek sady o zákonu spojitosti, aneb té sady, že we tworstwu není skoku; nebo kdyby w příčině bylo wice, bylby to skok w žadě příčin, jelikožby w příčině částka činnosti byla zrušena, nišaho nepůsobíc; byloliby sle méně w příčině, opět by se zhledal skok, an we skutkuby se cosi nalézalo, ještoby žádné příčiny nepřio.

.. Třetí sada » We swětě není nehodu" jest nepostřední wysledek zákona příčinného. Neboť we swětě smysleden děje se wšecko nawyhputelně sa swau nadeslanau příčinau a protoz neděje se mičeho na bůh zdař zeb náhodně. Pauhe néhoda (assus purus) neb los (sais), kterés v potahu na můli neb newoli lidskau štěstím neb poštástím sluje, a nežíckie sa žádaým prawidlom, elemen sa nazýma, nemůže w tworstwu, miste miti. Pakli ele o nahode mluwiwame. tebdy ji toliko po hok prostoputnému sázíme, poważnice i nutnost jako cosi mbodniho, nebo rozumime pod tim slowem one, so getwyslet; be i proti nažemu úmyslu bez konečné příčiny se děje; aneb jmenujeme posléze i ono náhodau, čehož působící příčiny nenahlížíme, K., poslední westwě, náhod přislušejí zázrakowé (miracula), ktenéž k wyšší příčinaosti taženi bywají, an působení z přirozených, příčin stihnanti se nedá.

Cturte sada » W tusorstwu nest pomás " jest toliko zjimačený způsob sady předačlá. Neb jestli příběby sa ustěují běbowá " předačlá. Neb jestli příběby sa ustěují tabdy osudu naměřa žádného býti, t, nepřinihdo tabowá sutmosti, kteráby ac w jistých příčinách wystopowań nedala, byť i na čas slabánu našomu pochopostání ktyla se a tajila, a proto že my sami dobřa newidíme, neměliby chom ji slopých přítzlivatá.

Characteristics of the second of the second

"Podoknanti aluží některé sedy, které přeneřením! log girkých pojmů om předměty, poznetné waniknýt a klinedo smyslujím přírody zákouům počítány býti nemolina. Som náleží nejprv, suda o totožecstí a zohložností poznetných předmětůw a znístakto: ;W. přírodě nelze dvatí výcaí miti,

kteréby úplně stejné byly, t. w ohledu na kolikost a jakost byly totožné, protožeby jenom jedním pomyslem daly se pojmanti a tím samým we dwau wěcech (entia numero diversa) rozeznáný býti nemohly. Nazýwali to sadau nerozeznátelností (principium identitatis indiscernibilium); než dwojí se zde wážiti musí, jak um a smysl je chápá. Možno jest, že dwě aneb wíce wěcí jedním pomyslem se jímají, u p. dwa trojhraníky stejných hran; a přece jakošto předměty poznatelné se od sebe říší, budauli w rozličných částkách prostory a času widěny.

Druha sada tyka se shody a odporu w předmětech poznatelných a zní takto: »Pauhé wěcností (kladné jakosti) wespolek spojené nemohau si odpírati« t. swé následky wzájemně rušiti, jelikož spojením tím se toliko něco klade, sie ničeho se neruší. Zde se dpět připomenautí musí, že majíli toliko co předmětowé poznatelní powažowány býti, netoliko se hledětí má na jich fogický poměr, ale táké na jich poměr wěcný, a tu se státí může, že w logickém se snášejíce u wěcném proti sobě stojí, u p. dwě síly proti sobě pudící.

Třetí sada týká se wnitřku a wnějšku poznatelných předmětů, a slowe takto: »Podstaty we swětě stojí na základě něčeho wnitřního, a wnitřek ten musí býti jestota pomyslu schopná jednice (monas), protože složení a wbickni případkowé skladu nie nejsnu než witější poměry, kteréžto, bywše zrušeny, bez onoho waitiku také podstatu by rušily, a pak proto, še kromě našich předstaw ničeho wnitimiho sobě powědomi nejsme. Na této sadě se zakláda Leibnicowa saustawa jednictwi (monadilogie), ješto čtyry třídy jednic počítá. 1) Jednicí hekonečnau (božstwi). 2) Konečne rozumne (duše kdeké). 3) Konečné bezrozumé a swědomostí nadané (duše zwířecí). 4) Konečné bez rozumu a bez swedomosti, kteréž w jakési dřímotě ustawič<del>ně</del> se nalézají (hmotní žiwlowé). Ale i podstaty nejsau toliko předmětem umu, ale i také smyslnosti. Předstawující wm činí z nich toliko necotu myšlenau: Jakošto předmět smyslnosti potřeba jesti aby se w prostoše a čase nalezaly, kdežto jen wněšné poměry na nich se jewia wnitiek jejich pojat byti nemůže:

Čtwrtá sada týká se látky a doby w poznatelaých předmětech a zní takto: Látka aneb to, co we wěcech určitelného jest, předchází wždy dobu jakožto určení, protože jinakby ničeho nebylo, coby podobu na sebe přijmauti a určeno býti mohlo. Poněwadž pak bezdobná látka nedá se ani mysliti, tedy toliko dosahujícímu umu to přičtěno buď, že se doba od látky různí, a látka bezdobná se opowídá.

### III. Hlawa.

#### Rozbor rozumnosti.

### S. 76.

Rozum pokláda se za moc twořící záwěrky. Poněwadž zawírání neb rozsuzowání se děje činem mysli, jímž úsudek z úsudku se odwozuje, a poněwadž náwěsti záwěrku zásadami jsau, z kterých záwěrek plyne, t. to, co se w té sadě opowědělo, za prawé a platné uznáwá, tedy může rozum také slauti mocí poznáwající ze zásad, aneb zprosta mocí zásadní (das Vermögen der Principien).

## g. 77.

Když každá zásada jest podminkau, ku které se cosi jiného, totiž podmíněné wztahuje, tehdy kdykoli nějaký úsudek jakožto podmíněný se poskytl, bude úkol rozumu w tom, aby zásadu hledal, od které jakožto od swé podminky se on powodí, a dle toho jest rozum mohutnost k wěcem podmíněným podminku wyhledáwající.

## **S.** 78.

Rozum se w tomto zaměstnání dříwe upokojiti nemůže, leda že nalezne cosi posledního, nejwyššího, totiž konec poslední, od jiných podminek neodwoditelnau podminku. Toto poslední jest nepodmíněná (absolutus) podminka, protože sama sebau dokonalost uzamyka, — a die toho jest rozum onau mohutnosti, kteráž to, což hepodmíněné a samo o sobě jest, wyšetřuje a hledá. — Předstawám, kterými se rozum obírá, říkáwáme také widy (idea). Wida nepodmíněného jest prawda rozumu, jsaucí wšem ostatním widam za základ.

## S. 79.

Rozum pořádá nabytáu zásobu předstaw a úsudků wztahujících se ku předmětům zkušenosti, snaže se, aby je pod nějaký wyšší a powšechnější zwrstwil a seřadil a jak možno nejwíce zrůzněný počet jich umenšil, by se w dokonalém sesťawení logickém jednotau ohrazené a zajaté zpatřily. — Wida nepodmíněného jest tedy ředidlem wědy co sestaweného celku, aby w ni naskytlí poznatkowé se sestrojili a u wywinutí a zwrchowanosti swé wyššího stupně nabyli.

# **S.** 80.

Rozum wšak neustáwá při tomto pauhém podřadowání, obraceje zřetel swůj k nepodmíněnému, ano on tuto nepodmíněnost samu sází za předmět swého poznani (tamquam objectum ad cognoscendum datum vel dabile), číně u sebe tuto záwěrku: Podáním podmíněného podáwá se celá řada nadestawených podminek aneh powsechny auhrnek jich. Ponewadz tento auhrnek nikterak jinak se mysliti nedá, leč u widě nepodmíněného, tedy se onano zásada i takto wyjádřiti dá: Daným podminënim dano i nepodminine. Nepodminënost tehdaž se poważuje jako předmět, o jehož wyšetření se rozum pokusiti má. Že pak ona we zkušenosti se nepodáwá, an wšecko zkusitelné podmíněno jest, tedy nezbywa jiného leč že rozum tuto nepodmíněnost sám ze sebe čerpati musí. W naměření této skumné činnosti jewí se rozum we zwláštní zkušenosti nepodrobené samoplodné wřídlo možných widin a dowědů, co přemyslná poznáwawost neb paulaý (skumný) rozum.

Podobným způsobem nazýwáme ty předstawy, které rozum po této cestě wywíjí, pauhorozumowe pojmy, také u wytečnějším smyslu, aneb presažité widy, jelikož widau se také nazýwáwá pojem twořený we zkusné činnosti; u p. wida ústrojnosti w přírodě.

## S. 81.

Předstawa nepodmíněného potahowána býwá:

1. Buď ku předstawujícímu podmětu. Z toho plyne wida pauhé jednoty w myslící bytosti aneb předstawa člowěčí duše jakožto nenásobné jednobytné podstaty. Tato wida by slauti mohla dušeslownau (psychologicus).

2. Buď ku předstawenému jakožto nepodmíněnému předmětu myšlení. Z toho plyne wida: Pauhá jednota wšech se podmiňujících úkazů a tudy předstawa swěta. Tato wida mohlaby swětoslownau (cosmologicus) slauti.

3. K jestotě přewyšující úsobu i wýsobu, myslitele i myšlene, kteráž, jsaucí wrchní nepodmíněnau úsobau wšeho myšlení, spolu jest také nepodmíněný půwod wšech myslitelných předmětů. Z toho plyne wida: Pauhá jednota w nejwyšší podmínce wšeho wěcného, a tudy předstawa božstwi samého jakožto nejwyšší a nejwěcnější jestoty, pramene wšech jestot. Tato wida může se bohoslownau (theologicus) nazýwati.

# II. Upotřebená nauka o poznáwání.

§. 82.

Upotřebená nauka o poznáwání rozjímá prostowědné pojmy a zásady w potahu na jisté předměty, které mysl jakožto naskytlé poznatky sobě na úwahu klade. Úhrnek wšech těch wěcí sluj přírodau w širším smyslu, an tím wšecky předměty swého poznání, buďte ony skutečné aneb jen za možné pokládané, zajímáme. W tom ohledu jest tato nauka metafysické čili prostowědné přírodnictwí w širším smyslu, lišící se od nadsmyslné fysiologie, kteráž pauhometafysická jest a onomu slauží za základ.

#### **S.** 83.

Příroda jest ale w širším smyslu buď smyslná nebo nadsmyslná, když se buď powažuje jakožto úhrnek wěcí pozorowatelných w prostoře a čase, anebo co úhrnek nadsmyslných wěcí. Onano sluje také přírodau w nižším wyznamenání. Rozpada se upotřebená nauka o poznáwání we dwa oddíly: w metafysiku přírody smyslné a nadsmyslné neboli w prostowědu nižší a wyšší. Prwní jest tedy metafysické přírodnictwí w užším smyslu.

#### A. Metafysika smyslné přírody čili prostowěda nižší.

#### S. 84.

K smyslné přírodě náležejí wšecky předměty, které w prostoře a čase pozorowány býwají, tedy wšeliké hmotné tělesné wěci se swými pozorowatelnými proměnami. Metafysika smyslné přírody aneb prostowěda nižší jest tolik, co prostowědné těloslowí (somatologia metaphysica).

Duše jakožto podstata nehmotná a netelesná náleží ku přírodě nadsmyslné a tudy bude se metafysické dušeslowí aneb dušeslowí pauhorozumowé k wyšší metafysice počítati. Co se týče ale dušeslowí zkušebného, to wylučuje se z okresu filosofického.

## S. 85.

Prostowědné těloslowí jakožto metafysické přírodnictwí w užším smyslu rozeznáwá se od přírodnictwí obecného tím, že newychází ze přezwědu zkusitelného, nébrž z domyslu, aby se zákony tělesné přírody wyskaumaly. Ačkoliw se ono s předměty zkušeností poskytnutými zanáší, jednak užíwá k nim přesažitých zásad, jakých filosofující rozum zkušenosti nepodléhaje uznáwá. Mohloby také slauti přírodnictwím rozumujícím (physica rationalis) k rozeznání od

přírodnictwí neb siloskumu obecného (physica generalis), jemuž někdy jako úwod nebo proprawa slaužíwá a kteréž se rozděluje na siloskum, lučbu, přírodopis a t. d.

#### S. 86.

Hmota, ku kteréž prohliží metafysické přírodnictwí, aby důmyslné zákony tělesné přírody wywinulo, w trojím stojí uwážení, buďto co pauhá nebo surowá hmota, pak co hmota ustrojená a konečně co hmota ušelně sestrojená. Z toho plyne rozwržení metafysického přírodnictwí nejprw na hylologii neb hmotoslowí, pak organologii neb strojeslowí, a konečně teleologii neb učeloslowí.

Prwní rozjímá přírodu jakožto hmotu, druhé rozbírá zákony hmotného ústrojí, a třetí se obírá účelností w přírodě. Tato poslední neb metafysická teleologie liší se od mrawné (ethicus) tím, že tato směřuje a prohlíži k účelům swobodnosti a mrawnosti a tedy k praktické filosofii přináleží.

#### I. Hlawa.

Metafysická hylologie čili prostowědné hmotoslowí.

# **S.** 87.

We hmotoslowi wychazime ponětím powšechne litky, kterauž jakožto wněšným smyslům poskytlau a w prostoře se nalézající něcotu, a tudy jakožto zkusitelný poznatelný předmět, při kterémž se metafysické pojmy a zákony upotřebiti mají, nadesíláme. Odtáhnuwše se wšeho kladného (positivus) zjewení, prawime prwobytný staw této něcoty býti neznámý. Nyní zhledáwáme ji ne co wěc bezdobnau w prostoře wšady stejně rozprostřenau a stejnokonnau, chaosem neb směsicí nazwanau, nébrž my nyní zhledáwáme wěc, w tělesa nezkonale rozmanitá dle weličiny twárnosti a působení poddělenau, ježto různě našich smyslůw dojímají, a mezi sebau w bližším nebo zdálenějším spojení stojí. —

Dá se owšem mysliti hmota jakási půwodní (primitiva s. originaria), z které se příroda wzájemným působením půwodních mocí, když se částky látečné rozlučowaly neb slučowaly, rozwinula. Myšlénka o směsici buďto tuhé nebo tekuté, jakože si ji staří předstawowali, sama sebáu klesá a se poráží, nebo nedá se mysliti wěci bezdobné, an podlé swých mocí w každé chwíli se bude jinačiti, a tudy i proměněnau podobu na se bráti, lečhy moci její dřímaly bez činnosti, což opět proti pojmu o mocnosti bojuje. Otázka: Bylali hmota od wěčnosti neboli w čase stwořena, sem nepřisluší.

## **§.** 88.

Hmota dojímající wněšných smyslů zhledáwá se co prostorní předmět, a aby se takowý dojem uskutečnil, potřebí jest proměny w prostoře, čím se hmota jako něco pohybliwého jewi. — Pohybliwost jest tedy základní ponětí prostowědného hmotoslowí, a jeho úkol bude, pronášeti z domyslu pojmy a sady týkající se hmoty co do její hybliwosti.

## **S.** 89.

Hmota pohybliwá w prostoře jest předmět našeho skaumání. — Majíce w očích toliko její hnutí odtahujeme se ostatních jejích wlastností, směřujících k wnitřnímu obsahu nebo ke wněšnému objemu a způsobě. — Může se tedy předběžně pohybliwost její co tečka (bod), a že prostoru zaujímati má, co prášek (Atom) nezkončené malíčkosti powažowati, a prostoru, w které se míhá při swém hnutí, co pauhau čáru si mysliti.

## **§.** 90.

Když pohybliwá wěc swé místo proměňuje, jest we hnutí, jest hýbající se; když pak swého místa nemění, prawíme že w pokoji jest, totiž upokojená. Hnutí se tedy může wyložiti proměnau místa a pokoj zůstáním w témže místě. — Budeli wěc hnutelná se powažowati netoliko co tečka, nébrž co těleso z mnohých pohybliwých částic sestáwající, tehdy může proměna místa se jewiti

buď w tělese celém anebo toliko w jeho částkách. W případnosti poslední zdá se, an těleso místa swého nemění, že celostí swau jiného místa prostory nezajímá; když ale wšecky částky jeho w jiné a w jiné prostore se ocítí, tehdy w skutku mění i ono swé místo tím hnutím, a protož také mění jakožto celost swau okoličnost. Protož může hnutí býti nazwáno proměnau okolnosti a pokoj pozůstaním w týchže okolnostech. – Země když se točí okolo swé osy, mění místo a okolnosti prawě tím, že její částky wždy jiné a jiné díly prostory zajímají.

## S. 91.

Wšeliké hnutí děje se w prostoře a čase práwě z příčiny té, že jest promėnau mista. Ono jest možno w rozměru naskytlé prostory a naskytlého času. Protož dlužno, aby w hnutí wešlá wěc měla jistý potah k jistým částkám prostory, totiž určité nameroní či směr (directio), a pak aby prostora, kterauž pohnutá wěc prochází, měla srownání jakésí s časem, kterýž potřebuje ku swému průchodu, t. každé hnutí ať má swau určitau *rychlost* (celeritas). — *Směr*: i rychlost přisluší wšelikému hnutí, ač obé buď zůstati může, jaké bylo, nebo se může zjinačiti - Na této meta, fysické sadě zakládá se mathematická formule C = S/T a sice w tom smyslu, že k wystihnutí rychlosti pohnutých těles třeba šetřiti, w jakém poměru prostora S stojí s ča-Neboť čím wice nebo méně prostory w témže čase hnuté těleso prošlo, tím wětší neb menší bude rychlost hnutí, a pak čím wíce neb méně času w téže prostoře se ztráwilo, tím zpozdilejší nebo rychlejší se ukáže hnutí, protož se rychlosti při stejných časech srownáwají jako prostory, a při stejných prostorách zpátečně jako časowé. - Kdyby u p. těleso A a těleso B we 4 sekundách onono 16 a toto 8 střewíců urazilo, tehdyby rychlost při A dwojnasobná byla jako rychlost při B nebo  $^{16}/_{4} = 4$  a  $^{8}/_{4} = 2$ . Kdyby wšak obě tělesa 8 stopin, opono we 4 a druhé we 2 sekundách bylo proběhlo, tehdyby rychlost, při A dwakráte menší byla nežli rychlost při B, nehoť 8/4 = 2 a  $^{8}/_{2}=4.$ 

#### S. 92.

Pokoj jest pozůstání některé wěci na témže místě za nějakau chwíli času. Jelikož oka mžik, jak jsme jej určili, není žádnau času částečkau, tedy jest hnuté stále we swém hnutí, dokud w každém bodu swé cesty jen na oka mžik se zdržuje, zdržíli se déle než na okamžení, tehdá jest hnutí přerušeno na ten čas a hnutí ustalo. Wšeliké hnutí jest dle toho spojité (nepřetržené), a rozpojité (přetržené); i nic jiného není, nežli střídání pokoje s hnutím.

## S. 93.

Prostora, w které se hmota pohybuje, jest buďto pauhá, nekonečná anebo potažitá, a protož také hnutí nebo pokoj dá se mysliti buď co pauhý nebo co potažitý; dle toho jak buď w oné nebo této se powažuje. — Pauhá prostora není wšak předmětem zkušenosti a rowně také i hnutí a pokoj pauhý nedá se pozorowati, jest tedy hnutí toliko potažité a pokoj potažitý.

Potažitau prostoru možno nazwati zkusitelnau, kmotnau, hybliwau. Wida těleso některé w hnutí, newidím jiného než že ono swůj wněšný poměr neb okolnost mění, u p. loď na wodě plynaucí, od okolních domů a stromů ubíhající. — Tak také dá se mysliti, že potažitá prostora, w které se něco hýbá, protiwným směrem sama letí, u p. ať se něco po stole šine, tedy dá se mysliti, že stůl tau wěcí protiwným směrem ubíhá.

## S. 94.

Hnutí dá se mysliti, že se jedním a týmže směrem stále děje a sice rownočárně, anebo že od swého směru se uchyluje a křiwočárně běží.

## Š. 95.

Hnutí dá se powažowati, že se udržuje při téže rychlosti, tak že w stejném čase wždy stejná prostora se uráží, anebo dá se mysliti, že jinau a jinau rychlost přijímá a hnutím we stejném čase nestejná prostora se uráží. W

prwní případnosti sluj stejné či stejnodobě, w druhé pak nestejné. Poslední způsob dá se mysliti budto přibýwající nebo ubýwající rychlostí, takže bude hned zrychlené (acceleratus) anebo zpozděné (retardatus). — Jedno i druhé může býti buď stejně neb nestejně zrychlené anebo zpozděné.

#### S. 96.

Hnutí se dá opět powažowati, ano se těleso wůkol swé osy pohybuje anebo nic. W prwní případnosti bude točiwé a w druhé chodné. Toto poslední buď wětší prostory sobě osobující anebo poskytlau prostorau se obmezující. Onono jest do dálky, toto zpátkem jdaucí. — Opět může se mysliti, že hauté těleso naskytlau prostoru w směru započatém anebo směrem střídawě protiběžným probíhá. W případku onom bude hnutí kolemchodné či kružné, w druhém pak klátiwé neb kýwawé.

#### S. 97.

Hnutí dále může býti prosté (einfach), když samo o sobě se děje, anebo složené, když z mnoha pohybů sice záleží a jako jediné se wyjewuje. Prosté má toliko jeden směr a to sice wždy rownočárný. — Kriwočárné pak mění ustawičně swůj směr, který se powažuje za složený z nezčíslně mnohých rownočárných pohybů. — Složené hnutí projewuje huď totožný, a tudy rownočárný směr anebo rozličný a tudy křiwočárný směr.

## S. 98.

We smyslném swětě má každá proměna swau příčinu, protož bude i každé pohnutí míti swau příčinu. Příčina hnutí jest moc hýbací: jest tedy ona zásada, na které se hnutelnost hmoty založená powažuje.

## §. 99.

Hnutím swým může se w prostoře wěc neb částky hmoty od jiných zdálití nebo se k jiným přiblížiti. Moc býbací, bywši powažowána co příčina zdalowání se hmoty, sluje moc odpudiwá (repulsiva) a bywši powažowána co

1....

příčina zbližowání se, sluje moc přitažlimi (attractiva). Prwní mocí by se hmota w prostoře rozptýlila, druhau by se úplně srazila. Onano jest tedy moc prostraňowací (expansiva), tato pak stažlimá (compressiva) čili prostraniwost a stažlimost.

#### S. 100.

Hmota pohybliwá w prostoře netoliko že prostoru zajímá, ona ji také wyplňuje, t. ona činí nemožno, aby w jisté prostoře naskytla hmota s jinau w téže prostoře se směstnala. A toto nesměstnání dwau hmot w teže prostoře sluje neproniknutelnost (impenetrabilitas).

Prostora hmotau newyplněná bylaby prázdná, jakéžto prázdnoty w smyslném swětě dokonce se nenalézá.

### S. 101.

Neproniknutelnost hmoty wyswětluje se odporowáním jedné hybné hmoty proti druhé částce usilující wtěsnatí se w prostorujiž zajatau. Neboť bez takého odporu by nepochopno bylo, pročby částka hmoty w prostoru od jiné částky hmotné zajatau wetřiti se nemohla.

## S. 102.

Poněwadž tento odpor hautím se děje, kteréž s hnutím druhé hmoty snažné wetříti se w částku zaujaté prostory usiluje, poněwadž hmota tím hnutím působí, že druhá w téže prostoře wměstnati se nemůže, t. ji od sebe zdaluje, tedy se hmotě wyplňující prostoru odpudiwost (repulsivitas) připisuje.

## S. 103.

Odpudiwost hmotě bude přiswájená půwodně a podstatně, – tudy i powšechně a nutně, tak že bez ní žádné pohybliwé hmoty w prostoře zhledatelno, ba ani myslitelno by nebylo. Nebo kdyby nebylo odpudiwosti, jedna hmotaby w druhau se sléwala, ažby se srazila a wtěsnila w jediný zábodek neb tečku, kteráž částkau prostory a předmětem wšech smyslů byti přestáwá.

#### S. 104.

Odpudiwost i moc prostraniwá, kterauž hmota wšeliká a tudy každá částka její, ježto nám w určitých mezech rozsáhlosti zawřená co těleso se jewí, a zaujatau částku prostory wyplňuje, bude míti jistau míru neb stupeň, pod kterým a nad kterým nekonečně menších a nekonečně wětších možno jest.

Kdyby moc prostraniwa w některé hmotě dosáhla stupně na prosto nejwyššího, totiž takowého, nad kterýby možno nebylo wětšího, tehdyby jakožto pohybující moc w každém i w nejmenším čase za swau welkau rychlostí nekonečnau prostoru přeniknauti musiła, čehož nemožnost se nahliží. Na opakby činnost této moci w naprosto nejnižším stupni w čase jakkoli dlauhém ani nejmenší prostory proběhnauti nemohla, což podobně bojuje proti možnosti.

#### S. 105.

Poněwadž každá naskytla moc prostraníwa w některé hmotě jinau wětší míti může sobě odbojnau, kteraužby w těsnější prostoru wtlačena býti mohla, tedy se wšeliké w jistau prostoru wyplňující hmotě přičísti musí moc stlatowací. — A poněwadž moc prostraniwá neb roztaženost w každé částce hmoty se nalézá, tedy musí ona, když hmota se w těsnější prostoru wtlačila, tím silněji působiti. Protož nelze, aby hmota od jiné proniknuta býti mohla. Hmota jest tedy pro swau prwobytnau prostraniwau moc neproniknutclna.

## S. 106.

Hmota sama sebau pohybliwá słuje hmotná podstata; hneli se částkau hmoty tak, že přestáwá býti částkau, tehdy se odlaučila. Odlaučení wšak částek we hmotě sluje fysické dělení. Tímto dělením se působí drobty, kteréž opět samy jsau hmotné podstaty, neboť prostraniwá moc wšem částkám hmotným přisluší, které prostoru zajímají. Tudy jest každá prostoru naplňující částka podstaty pro sebe pohybliwá a odlučitelná od ostatních hmotných částic. Poněwadž prostory mathematické rozdrobitel-

nost nekonečná jest, tedy se i možnost fysické rozdrobitelnosti prostoru zajímajícím hmotám připustiti musí, ač se nepřipauští, žeby naskytlá hmotná podstata z nekonečně mnohých částek sestáwala; neboť jewí se odpor, kdyby se řeklo stůl neb kniha jakožto wěc konečná a ohraničená obsahuje w sobě díly nekonečně mnohé.

### S. 107.

Podlé odpudiwosti a moci prostraniwé prchají hmotné částky owšem od sebe, a tohoto prchání není ani onau mocí ani prostorau zahájeno, — protoby hmota weškera, kdyby této moci žádná jiná hýbající moc w odpor se nestawila a jí nedržela, w nekonečnost se rozptýlila a w prostoře nepozůstalaby určitá zásoba hmoty dojímawé čidel našich. Protož bude třeba jiné hýbající moci, kterážby onéno w ústřety wešla, a srážející příčinau byla obapolného přibližowání částek hmotných, totiž moci přitažliwé (attractio). A poněwadž i tau se možnost hmoty zakládá, tedy bude hmota do sebe míti kromě odpudiwosti i také přitažliwost jakožto moc prwobytnau, podstatnau a základní. Hmota jest tedy jakýsi wýwod (productum) z těchto dwau činitelů (factores).

### S. 108.

Wzájemné působení dwau hmot na swé společné hranice podlé oběma wlastní neproniknutelnosti sluje fysické dotýkání, na rozdíl od mathematického, kteréž toliko společné hranice míwá a nikoli wzájemného působení. — Wzájemné působení wšak hmot bez dotýkání sluj působením w odlehlost (actio in distans). — Odpudiwost odporující wniku hmoty působí toliko fysickým dotýkáním. Přitažliwost wšak působí i w odlehlosti, jsauci příčinau, že se hmoty zbližují. — Když tedy hmota odpudiwě w jinau odlehlau působí, děje se postředem druhých hmot. Kdy wšak hmota působí přitažliwě w druhau odlehlau, tehdy se to děje nepostředně.

### S. 109,

Odpudiwost hmoty jest toliko moc poplošná, podlé které wěci toliko w stěnách swého setknutí, totiž na swých plochách w sebe wzájemně a nepostředně působiti mohau. — Neboť nelze, an styčné částky okres působení wzájemně hradí, aby která hmota odpudiwau mocí swau jinau odlehlau částku pohnula, leda hnutá dříwe částkami prostředními.

### S. 110.

Přitažliwost hmoty ale jest wnikli moc anebo takowé hybadlo, kterým hmotné wěci i za ohradau swého společného setknutí a tudy přese wšecky na ostředě ležící hmoty nepostředně se dojímají. — Nebot moc, která i w odlehlosti jaksi skrze prazdné prostory působí, nemůže prostředními hmotami we swé činnosti ochromená býti. Protož prwobytná přitažliwost hmoty dosahuje w prostoře swěta od jedněch končin ke druhým nepostředně do nekonečnosti, byť i stupeň její síly w té neb oné částce hmoty rozpostraněné k odlehlým hmotám se umalil a ztenčil, jednak na prosto zmařen býti nemůže, a bude wždy, ač i w nekonečně malém stupni, w nejzdálenější odlehlosti se jewiti.

### S. 111.

- Z toho plynau následující záwěrky:
- 1) Jakakoli častka hmoty, t. hmotná wěc wyplňující nějakau měrau prostoru, nemohla jinak wzniknauti, leda půtkau prwobytných, popudných a přitažliwých mocí, jelikož rozpudem by se hmota nekonečně rozptýlila a přítahem w jednu tečku srazila.
- 2) Přitažliwost i odpudiwost w každé částce hmoty wězicí množí nebo tenčí rozmnožením neb umalením zpausty hmotné w tělese.
- 3) Čím dále která weličina hmoty swau tažliwau neb pudící moc roznesla, tím umalenější bude w každé částce prostory.
- 4) Budeli tedy weličina hmoty, wyplniwsi menší prostoru, wyplňowati znenáhla prostoru wětší, tehdy nabude

sice wětšího objemu (volumen), ale menší hutnosti, — a opáčně směstnáli se znenáhla w užší prostoru, tehdy nabude sice menšího objemu ale wíce hutnosti. Objem jest tedy rozsáhlost wyplněné prostory a hutnost jest wsažitost její. — Oboje w rozličném poměru může towaryšiti wespolek bez přerušení spojitosti u wyplněných prostorách skrze prázdné mezery.

Na wyswètlení počátku, jakým wzniknauti mohla hmota, bráwali filosofowé útočiště buďto k jalowé prázdnotě a atomům w ní se teprwa potkawším a skopiwším, buďto ke směsici silojewné (dynamicus), totiž k odpudiwosti a moci prostraniwé.

### S. 112.

Podlé sady silojewného přírodozpytu jest neproniknutelnost hmoty skutek odpudiwosti a mocí prostraniwé a nazwané prwobytnau pružitostí (elasticitas). Skutek ale wšeobecné přitažliwé moci w částkách každé hmoty sluje tížení (gravitatio), a snaha naskytlé hmoty, kterauž se ona we směru mocnějšího tižení pohybuje, sluje tíže. Wšeliká tělesa budau podlé toho prwobytně pružitá a težká. Neproniknutelnost neb prwobytná pružitost a tíže jsau jediné wlastnosti we hmotách, k nimžto cestu klestiti smí domysl.

Ať se rozeznáwá prwobytná pružitost ode zwláštní zhledowané na nemnohých tělesech, kterauž přezwědnau (empiricus) nazýwáme, a kteráž záleží w tom, že některé hmotné wěci hnutím swým nebo jinostranným působením we welikosti i twaru swém zjinačené w předešlý swůj staw se nawracují, když působení přestalo. Tehdáž pružitost se nejewí toliko w moci prostraniwé ale i we stažliwosti, — buďže po přešlém dojmu se znowa wypne anebo srazí; u p. měchýř nadutý a smačknutý a kaučuk (gummi elasticum) roztažený. — Jindy býwá pružnost u téže wěci, u p. meč ohýbaný, jenž pružitě se narownáwá, když náloha přestala.

#### S. 113.

Hmota prostoru wyplňující může se powažowati, an pokojná jest a ustalá, anebo hnutá a hnutí dodáwající, tak že druhau hmotu před sebau žene anebo za sebau táhne, dá se tedy mysliti, že wšeliká hmota jest prwobytně nadána pohybliwau mocí.

### S. 114.

Kolikost hmoty zaleží we množině wěcí pohybliwých w určité prostoře a skládá hmotnau podstatu nazwanau zpaustau (massa), kdy totiž wsecky částky nějaké hmoty hnutím swým hýbací moc projewují. Zpausta určitého twaru sluje těleso w hyboměrném neb mechanickém smyslu. – W tělese hnutém a hnutí swé dodáwajícím nemůže kolikost hnutí rychlostí jeho jako při pauhém bodu neb tečce měřena býti, nébrž bude také podlé kolikosti hnuté hmoty neb zpausty wážena. mèr dwau hnutých těles w ohledu na kolikost jich hnutí jest složen ze přímých poměrů zpust a rychlostí. U p. nazwemeli kolikosti dwe Q q, zpausty M m, a rychlosti J i, tehdy wznikne poměr tento: Q: q = MG: mg. Protož také stejný se skutek wywede hyboměrným tělesem, budeli zpausta při stejné rychlosti anebo rychlost při stejné zpaustě zdwojnásobená.

#### S. 115.

Aby se kolikost hmoty srownaná s některau jinau změřila, není jiné cesty možné leda hledati ji i w kolikosti hnutí, když se rychlost byla oznámila.

# S. 116.

Kolikost hmoty zůstáwá při wšech proměnách w tělesné přírodě wesměs tatáž, jelikož hmota se wšemi swými částkami činí podstatu a podstata při wšech hodách i nehodách zachowáwá swé *uytrwání*, mohloby se to nazwati zákonem samostatnosti (lex substantiae materialis), dle kterého hmotě ani ubyti ani přibyti nekze.

### S. 117.

Poněwadž wšeliká proměna toliko od příčiny se děje, a hmota toliko swým hnutím (odpudiwostí a přitažliwostí) proměněna býti může, tedy budau wšeliké proměny w tělesné přírodě od wněšných příčin pocházeti, — z čehož opět plyne, že wšeliké těleso we swém stawu (w pokoji anebo hnutí) w témže směru a rychlosti tak dlauho pozůstáwá, dokud nebude jinau wněšnau příčinau do jiného stawu wpraweno. At toto sluje zákonem leniwosti (lex inertiae).

### S. 118.

Pospolné předměty dle zkušenosti stojí u wzájemném působení, — a z toho následuje, že i při dodáwání hnutí důraz a odraz (actio et reactio) se zhledáwá, a dle toho wšeliké těleso buďto hrubé buďto malé každým druhým i nejmenším hnutelno jest, — a to může slauti zákonem odrážlivosti hmotné (lex antagonismi materiae).

### S. 119.

Ze zákona powšechné spojitosti, budeli upotřeben k zákonům zde wytknutým, plyne zákon spojitosti hyboměrné (continuitatis mechanicae), podlé kteréhož wšeliké těleso ze stawu do stawu (z pokoje w pohnutí, z pohnutí w pokoj, z pohnutí semoměrného w pohnutí tamoměrné, z rychloty malé w rychlotu wětší a naopak) jen znenáhla, t. ne jedním okamžením, nébrž teprwa w jistém čase skrze nezčíslné ostředy stawu přecházíwá, tak že hnutí se ustojí zpozdowáním (retardatio) a pohnutí wzniká zrychlouáním (acceleratio) a hnutí wůbec ponucowáním (solicitatio).

### S. 120.

Wšeliké hnutí může přisuzowáno býti tomu neb onomu předmětu aneb oběma najednau, byť i w hnutí nebyly, a tehdáž jest úsudek podmětný, padneli ale přísudek na wěc skutečně pohnutau, bude usauzení předmětné.

### S. 121.

Když se pozoruje hnutí rownočárné, tehdy jest samo w sobě (nebereli se jiná zkušenost w úwahu) jednostejné, powažujeli se těleso jakožto hnuté w pokojné potažné prostoře, anebo přisaudíli se tělesu pokoj a prostoře potažné hnutí w prostoře jiné prostrannější s odporným směrem a stejnau rychlostí. — Rownočárné hnutí jest tedy w potažné prostoře toliko možný přísudek některého tělesa a úsudek o tom jest pauze podmětně odličný (disjunctivus) aneb takowý, podlé kterého jeden nebo druhý ze dwau přísudků položen býti může.

#### S. 122.

Když se pozoruje hnutí křiwočárné, tehdá není jedno, zdali se tělesu přičítá nebo odpírá. Neboť w křiwočárném hnutí se směr ustawičně uchyluje, což jinak by se státi nemohlo, leda tím, že jiná pohybující moc naň doráží a k uchylowanému směru ponucuje. A proto jest hnutí tělesa w křiwočárném směru k rozeznání ode wstříčního hnutí prostory skutečný přísudek tělesa a úsudek o tom předmětně odličný, t. odličný w užším smyslu, aneb takowý, podlé něhož ze dwau protiwostojných přísudků jeden s wylaučením druhého se klade, při čemž hautím tělesa hnutí prostory mylně se přijalo.

### S. 123.

Když hnuté těleso jinému hnutí dodáwá, tehdy podlé zákona odrážliwosti (antagonismus) bude obau těles hnutí se powažowati co oprawdowý důraz a odraz. Hnutí bude jich nutný přísudek, a úsudek o tom bude rozdělowací (distributivus).

# II. Hlawa.

Metafysická organologie čili prostowidné strojeslowi.

### S. 124.

Z prahmoty powstala ona okrauhlá náramná tělesa, která w prostoře swěta zhledáwáme co jasné tečky neb plochy, z nichž některé jsau zářiwé a druhé ozářené a mezi posledními i země naše se swau pobočnicí lunau, jakož i wšeliká malá i hrubá tělesa rozmanitých twárností a způsobů, na díle žiwotem obdařená, na díle nežiwotná. Wšecky tyto wýtwory spolu sňaté se wšemi mezery wyplňujícími tekutinami činí přirozený celek, který we swém wšetranném spojení se drží a twoří.

### S. 125.

Noznáma jest prwobytného stawu látka, z kteréž wšecko powstało, aniž znám jest způsob, kterak to wšecko z pralátky znenáhla powstało. Wšeliká domnění o tom jsau složená w učených swětorodstwích a zeměrodstwích (cosmogonia et geogonia) co důkazowé nedostatku w našem poznání.

# S. 126.

Obrátiwše zření swé k powrchnosti wěcí zhledáwáme, že každá malá neb welká nadána jest wlastním swým twarem a podobau rozdělující ji ode druhých, a jelikož podoby tyto na wěcech přírodných wůbec se udržují, byť i jednotliwé z nich jistými měmami se ližily, dlužno přece přírodě položiti zwláštní zálohu, z které twárnost wšelikých porod swůj bere počátek. — Tuto zálohu nemohauce owšem wyložiti a objasniti, nazweme ji powšechnau neb prwobytnau dobotwornau mocí přírody (vis naturae formativa s. plastica universalis s. originaria).

### S. 127,

Tato dobotwornost se wyjewuje nejprwé w oné útwornosti, kterau nakopením (aggregatio) a přilnutím (cohaesio) biti saudíme a powšechnějším jmenem hlatěním (crystallisatio) nazywame. — Jiná twornost plodí tělesa s údy na sebe se potahujícími, kteráž se děje zažitím (intus susceptio) a zpodobněním (assimilatio) a sluje ústrojňowáním (organisatio). Tato twornost we wyšší powaze může se také nazwati strojiwau mocí, založenau na pudu dobotworném (nisus formativus s. plasticus).

### S. 128.

Uwažujícím přírodu naskytuje se rozdíl mezi wýtworami ústrojnými a neústrojnými. Ačkoli z příčiny, že se nezhledáwají odlaučené, nébrž w úzkém spolku a towaryšstwu, cosi celého působícím, tedy přírodu wůbec ústrojným celkem bý ti klademe. Poněwadž se w rostlinách a žiwočiších tato ústrojnost přírody nejrázněji a nejurčitěji jewí, tedy je jmenujeme jako mohutnější částky wýtečně twory ústrojnými. Jednotliwé ústrojí jest tolik co swět w malém (microcosmos) a tudy obraz swěta we welikém (macrocosmos).

# S. 129.

We wšech twořích zjewuje se jakási činnost neboli pudiwost sebau a ze sebe, kteráž jsauci w ustawičném rozbroji s wněšnými předměty a w rozličném se udržujíc stupni žiwotem se nazýwá. Žiwot jest tedy wýsledek neboli plod popudliwosti každému ústrojnému tworu přislušející dojaté a rozdrážděné jistým způsobem. Činnost žiwotní jest činnost ústrojná. Neboť jak dlauho jest moc ústrojná w některém tělese činná, tak dlauho ono žiwo; jak ale nátiskem hyboměrných neb lučebných sil se na prosto udusila, widí se mrtwo. Poněwadž ústrojnost jest podminka žiwota a swět stojí na zámince ústrojnosti, tedy wlastně we swětě není smrti, alebrž zwracowaní jednotliwého žiwota w žiwot powšechný aneb ustawičné přerozowání (palingenesis).

### S. 130.

Poněwadž twornost w přírodě ústrojné jewí se přerozmanitým způsobem, ačkoli při wší rozmanitosti jakási jednotwornost se zpatřuje, tedy wšeliké ústroje na jeden aneb wice prarazů wztahowati se dají, z kterých zponenáhla určitého rázu jestotv powstaly, jakéž w přírodě zhledáwáme, an tworná činnost na jich twaru neodlučně lpíti se zdá. Když totiž tato mocnost přírody w jistém okresu swé činnosti (jako jest země) z prostých pradob znenáhla nejrozmanitější twary wšeliké potažné dokonalosti až i k nejdokonalejší (člowěcké) powyplodila, tedy se zdá, že toliko w těchto rázích činná býti může, tak že jestoty ústrojné, které se jedenkrát od oněch určitých twarů odchylují, buď swé plodiwosti (vis productiva) pozbýwají, anebo jestli ji podržely, zhusta k starožitným twarům se wraceň, jakoby w zablauzení, chtice a snažíce se, pro mdlobu ale k rozšíření nowých rázů dále pokročiti nemolily.

### S. 131.

Ústrojná mocnost přírody snažící se zachowati jednotníky sluje krmiwá (vis altrix); když wšak směřuje k tomu, aby částky postrádané nebo porúchané opět nasadila, sluje nahradiwá (vis reproductiva), a když obmýšlí twořením nowých jednotníků uhájiti plemene we spojení různých pohlawí, tehdy sluje plemeniwá neb plodiwá (vis genetrix s. propagatrix).

# S. 132.

Twornost přírody zčinila plody swé w nejwětší rozmanitosti, a rozum člowěcký, hledaje zwrchowanosti wěcí, snaží se je zwrstwiti a w nepřehlédnutelný celek sestawiti, rozeznáwaje jich podobnost i nepodobnost, a zamýšleje utřídění (classificatio) jich. Takowé utřídění jest buď zamýšlené (künstlich) anebo přirozené.

### S. 133.

Wšeliké přirozené plody dají se na dwě částky rozwrci, totiž na rosty neb plody ústrojné a na nerosty neb

plody neustrojnė. Z rostů wšak jsau jedny hnutí libowolneho, t. žiwočichowé, a druhé hnutí nelibowolného, t. rostliny. Ztoho powstal trojí rozhled či říše, a sice žiwočišstwo, rostlinstwo a nerosty.

# S. 134.

W okresu žiwočišstwa widí se člowěk sám sobě nejdokonalejší swým rozumem, jako na stolec usazený, aby mocným žezlem nad přítomným žiwočišstwem (animalia bruta) wládl. Rozum jest půwodce řeči (loquela), wýtečnější nad zwiřeci hlas (vox); rozum snuje sponu towaryšstwa mezi člowěky (societas humana); rozum se činí wlastním zákonodárcem a konatelem swé wůle (sui juris). Rozum nese člowěka za meze hmotného swěta do nekončenosti a jen tímto letem nese se člowěk k nekonečné dokonalosti (perfectibilitas), jednak dowodě jím půwod swůj z wyššího nadhmotného neb dušewného swěta, a též swé práwo, by wněšný swět jej obkličující směl účelu swému podrobowati a wládařem pozemské přírody se státi (dominium in terram). K tomu ke wšemu jest nadán takowau ústrojností, že, byť i ne jednotliwě, aspoň w celosti nad každého druhého žiwočicha se daleko powznesl.

### III. Hlawa.

Metafysická teleologie čili prostowědné účeloslowi.

# S. 135.

Ústrojné jestoty jsau plody přírodau welmi účelně zřízeny, tak že w ních netoliko účelnost úsobná neb podmětná, ale i wýsobná nebo předmětná, netoliko účelnost dobnú ale i hmotnú, netoliko účelnost wněšná ale i také wnitřní se zhledawá. — Strom u p. ošacený listím líbí se oku, a tu se powažuje účelnost jeho podmětně; on má wšak také

účelnost předmětnau a wnitřní, že ti listowé netoliko plody ale i ploditeli jsau, berauce šťáwu ze swého kmene a spolu ze wzduchu potrawu teníčkau do sebe ssajíce kmenu dodáwají.

Z ohledu swé přirozené účelnosti jsau, plody přírodné jakési samobyty, poněwadž netoliko jiným plodům jsau pomocny, alebrž i samy swé plémě zachowáwají, obnowují a rozplozují.

### S. 136.

Zhledawším účelnost na ústrojných plodech přírody jakožto samobytech, namítá se sama od sebe i účelnost přírody weškeré. — I ona se nám předstawuje jakožto celek ústrojný, w němž se ponětím účelu a postředku wše zpořádáno zpatřuje, — w němž nic osamělého daremného nestojí, nébrž wšecko wzájemně si slauží a napomáhá.

### S. 137.

Jestliže příroda wůbec má se podlé pojmu účelnosti powažowati a tudy weškera příroda toliko co saustawa účelu sauditi, tehdy jistě we wěcech přirozených bude se zhledáwati podřízenost, podlé které některé wěci, jsauce účelem w řadě přírody, wyšší přednost opanowáwají nad jinými.

# · S. 138.

Ústrojným plodím přírody přislušeti bude těchost umitřní, neústrojným pak účelnost uměřná. Nebo tyto jsauce podrobeny dojmům hyboměrným a lučebným, aniž jsauce w částkách swých články celku sobě dokonaného, sebe zachowáwajícího a wýtwarného, nemohau také we swých částkách jakožto wzájemné účely a postředky pod widau celosti se powažowatí, nébrž úhrnek jich dlužno w účelné přírodě co postředek na něco jiného potahowatí, co wlastně účelem sluje. Slowem: neústrojné plody přírody budau slaužití postředkem jestotám ústrojným, anebo jinak: neživost bytuje se přírodě dle žinestu.

### S. 139.

Mezi ústrojnými plody přírody bude druh druhu podroben, a který wýtečnější, jest u wětší hodnosti wážen, tak aby bylinstwo bylo úsluhau žiwočišstwu pitomému, a toto úsluhau rozumnému, totiž člowěkům, an tito jediné jsau na zemi nadáni nejdokonalejším ústrojím a toliko oni pojímají swau účelnost, sami si účely stanowice. Žiwočišstwo nerozumné jest w přírodě pro orozumené stwořeno.

### S. 140,

Řekneli se, že člowěk jest účel přírody, tehdy se to twrdí o něm jakožto o jestotě přirozené podlé přirozených prawidel se řídící. W tom ohledu dá se příroda w celém swém řízení směřowati k tomu, aby člowěk se wšestranně rozwil a wzdělal, aby nejwyšší tělesné dokonalosti nabyl, a také schopeu byl k účelům samowolným prospíwati. Wzdělanost jest tedy účel neb ustanowení, ku kterému příroda člowěka wšemí měrami uwádí.

Míry, kterými příroda ho ke wzdělanosti odchowáwá, jsau následující:

- 1. Příroda neřídí člowěka pauhým pudem (instinctus), jako jiné twory, aby činnost jeho ničím nejsauc ohraničena tím swobodněji se rozwíjeti a působiti mohla.
- 2. Příroda slabě ozbrojila člowěka netoliko proti útokům jiných žiwočíchů, ale i proti nehodám počasí, aby tím spiše o zachowání sebe pečowal a mohutnosti swé namáhaje cwičil.
- 3. Příroda wede člowěka ke zrostu a dospělosti wolným a nenáhlým krokem, aby se saucitnost w něm wzbudila a činnost jeho byla trwalejší.
- 4. Kdy člowěk dozrál a k rozplození swého plemene schopnosti nabyl, tchdy ho příroda pudem k ustawičnosti směřujícím k trwalému spolčení se spodobnými sohě
  twory přidržuje, a často w půtku s naskytnjícími se
  nesnázemi uwádí, čímž síla jeho se cwičí, tuží a rozmáhá.
- 5. Tím že mu příroda wšecky pruhy země za obydlí a plody wšech tří říší za pokrm wykazala, rozší-

řila se nesmírně činnost jeho a ke wšestrannému wzdělání otewřela se cesta.

- 6. Přímá postawa ohlašuje jeho k wyššim wěcem ustanowení a kdykoli na polowičné cestě swého wzdělání se opozdiw sobě w neúčinnosti howí, wždy kára nehod doléhá naň, aby probuzený znowa se wzchopil a k cíli dokonalosti cestu swau naměřil.
  - E. Metafysika přírody nadsmyslné čili prostowěda wyšší.

### I. Hlawa.

Metafysická psychologie čili prostowědné dušeslowí.

### S. 141.

Rozumowé dušedowí rozeznáwá se od zkusného, kteréž k anthropologii neb člowěkoslowí přisluší, tím, že duši člowěckau nepowažuje dle ní jakožto předmět wnitřního smyslu neb zkušenosti (animus phaenomenon), nébrž ji jako předmět pauhého rozumu (animus noumenon) powažuje, počínajíc předstawau myslné jestoty wůbec, kteráž se w sadě »Já myslím«, rozumně podáwá a naskytuje, snažíc se z ní domyslně (a priori) swé sady wywoditi.

### S. 142.

Celý obsah metafysického dušeslowí dá se w těchto sadách zawříti: Myslící úsoba (jástwi), nazwanú člowěckau duší, jest podstata a sice nenásobná, po wšecký časy číslně (numerice) totožná a s ústrojným tělem, ježto ji s druhými předměty w prostoře a čase spojuje, slaučená. Z toho wyplýwá pak i její nehmotnost (iminaterialitas), duchownost (spiritualitas), nezrušítelnost (incorruptibilitas) a nesmrtelnost (immortalitas).

### S. 143.

Slowem podstata rozumí se cosi bytného a skutečného naproti pauhému pomyslu, a nikoli pauhá toliko wlastnost nebo přisudek neb případnost, která skrze jiné a na jiném se jewí. To, co w nás myslí, jest tedy samobytná skutečnost aneb samostatný byt a jestota, která nelpí teprwa na jiném bytu neb jestotě.

### S. 144.

Pozorujícím dušewné kony swé naskýtá se mnohotwárná rozmanitost jich, ale také neomylný jediný půwod wšech, jehož sebe, swau úsobu neb duši nazýwáme, která swau moc w rozličném směru wyléwá. Jakož myslícímu nelze pochybowati, že myslí, saudícímu, že saudí, pociťujícímu, že pociťuje, jelikož swědomost naše do sebe má newywratitelnau jistotu, tak také nelze pochybowati o úsobě nebo podmětu, wšemu tomu za půwod slaužícím. Úsoba tedy co příčina dušewných konů našich jest skutečná a podstatná.

Proti podstatnosti i samobytnosti duše bojují widníci (idealista) a wšebožníci (pantheista).

Widníci nerodí připustiti, že duše jest jakau jestotau o sobě, nébrž toliko přídělek mysli aneb wěc myslná. Widník odsuzuje wšecku skutečnost a twrdí nebyti jí leda toliko obrazem a předstawau. Wšeliký předmět prý nic jiného není než předstawa, buzená dojmem wněšnosti w našem wnitřku neb smyslu, tak také duše prý jest toliko tehdá skutečná, kdy se o ní jakožto o skutečné jestotě myslí, a takowý pomysl jest možen i při bytnosti i nebytnosti duše.

Tyto námitky samy se porážejí swau nedůwodností, a o wěcnosti názorného swěta může se každý přeswědčiti, kdo z umu nezešel. Duši wšak nemůže wěcnost odepřena býti, lečbychom toliko do oka padajícím wěcem wěcnost připauštěli, neohlédajíce se nikoli na činy swědomosti. Wytknauli se činy tyto a uznajřii se za skutečné, tehdy připustiti dlužno, že úsoba za půwod jim jsaucí skutečnost

do sebe má a samostatně bytuje. Pauhé myšlení jakožto pauhodobná činnost nemůže o skutečnosti neb neskutečnosti jestot ničeho rozhodnauti.

Wšeboženstwí (pantheismus) přijímá božstwí jako jedinau samobytnau skutečnost, jakožto jedinau wšeožiwující podstatu, a ostatní wěci powažuje co pauhé přídělky nekonečné rozsáhlosti a nekonečného myšlení w božstwí. Wšeboženstwí proměňuje dušewný žiwot w pořadu myšlének, které twarem a dobau úsoby se snímají bez skutečnosti této úsoby, a pomyslem božstwí jsau. W tomto uwážení není duše swobodnau jestotau, nébrž její domněle swobodní skutkowé jsau skutkowé božstwí. Šalba jest myšlení přisuzowané úsobě, která z božstwí swau má půwodnost.

### S. 145.

Přijímání, že duše jest nenásobná, nehmotná a netělesná, totiž pauhoduchá, sluje duchokladstwím (spiritualismus, immaterialismus), a ono stojí na těchto důwodech. Kdyby byla duše znásobená a složená z částek, tehdyby sklad její podmíněn byl částek přiblížením a rušení její částek rozlaučením; kdyby nebyla netělesná, bylaby složená a zákonům hmoty podrobená; tu ale jižby nebylo swobodnosti příslušné jestotám podstatně nadsmyslným: protož nemůže duše nutnosti hmoty podléhati.

### S. 146.

Přijímání, že není žádné od hmoty rozličné zásady k dušewným činnostem, že wšickni úkonowé, kteří se duši připisují, činowé těla jsau, sluje hmotokladstwím (materialismus). Hájí pak se nesloženost a bezhmotenstwí duše asi takto. Hmotokládci (materialisté) dwojím se zanášejí domněním, budto twrdíce: a) že duše není nic jiného nežli mozek, anebo shoda nerwů tetelených a hnutých, aneb b) se za duši přijímá owšem útlá, newiditelná, ze soku nerwowého wyprawená hmota, kteráž jest působící příčinau žiwočišných i dušewných činností.

### Twárné důwody jejich jsau asi tyto:

- 1. Úzká spona mezi tělem a duší a odwislost dušewných úkonů od tělesných dowodí totožnost obého; neboť zkušenost učí, že duše we swém působení dle stawu těla swého se řídí, a že dužnější tělo i mocnější weň působení dušewnému napomáhá, a že s utuchujícími silami strojowými i mocná snaha duše tuchne. Stejnowěké býwá rozwinutí těla i duše w mládi, a když w stáři klesáwá, klesá i duše w slabost dětinskau. Jenom když zdrawé stroje smyslowé máne, nabýwáme názoru a zatemnělé předstawy wyjasňují se zesílením saustawy mozkowé.
- 2. Každé dosti malé narušení stroje mozkowého oslabuje časem naší mysli plodiwost, časem i úplně maří, kony mysli hatí, časem z dowtipných lidí hlupců a šálenců nadělá.
- 3. Také tělem ponucen býwá člowěk některé ukájeti potřeby; tak půwod chtění zhledáwá se w těle. —

Na to se da odpowědíti. Námitka prwní nedokazuje nic jiného, nežli že duše we wzájemné dojemnosti stojí, z které se nedá totožnost obau zawírati. — Jest sice prawda, že tělo mnohonásobně činností dušewných dojímá a je wšelijak jinačí, než i to se dá twrditi, že tělo w množších případnostech duší, nepodrobenau tělu, dojato býwá, kdežto si duše samowolně počíná. — Můžeme se ke zkušenostem odwolati, an z duše zrodilá strázeň a wášeň tělesné ústrojí rušily, a na opak jasnomyslnost duše welmi dobročinně a ochranně w tělo působila.

Jest dále prawda, že duše při mnohých swých úkonech, u p. názorech, pocitech, snahách zwířecích, odkázána jest k činnostem těla, a že bodrost mozkowé saustawy w dušewnau odplodiwost wůbec a w myšlení i rozpomenutí zwláště weliký wplyw wyjewuje; jednak tyto dušewné úkony nejsau následek tělesného působení, — byloliby to, jistě rozwití oněch dušewných činností stejnokročně s ústrojowým wýwojem by postupowalo, — ale toho sa
nedá dokázati; nebo není s prawdau, žeby dokonalostí dušewných činností práwě w poměru s dokonalostí tělesných

některých ústrojí zmáhala se anebo klesala. Že sice w dětinském wěku jedno s druhým se zmáhá (ač jsau také wýminky), mohloby se připustiti, žeby ale w stáří, když tělo slabne, duše též slabost anebo zakrnění jewila, skutkem se nedokazuje; ano práwě w šedinách se duše wšelikým poznáním bohatí, a jiných a jiných dokonalostí nabýwá, pak i při mnohých neduzích, ježto tělu wšecku statečnost odňaly, u p. w sauchotinách, dušewná mocnost wyššího stupně dosahuje. – A když konečně dušewná bystrota ochabla, nestalo se proto, žeby se mocnost duše ztenčila, ale přišlo odtud, že potřebné ústroje příliš ztupěly. Nebo dejme tomu, žeby člowěk toliko prozorným sklem swé hledění prowozowal, kteréby mohlo býti jednak jasné jednak tmawé, jednak čisto jednak zbarweno, - jednak nelze byloby sauditi, že mocnost zření we skle wězí a že není ode skla rozdílná.

Ostatně není uwedenými činnostmi názorů, pocitů a zwířecí snahy celé dušewné žití člowěka ještě wyčerpáno. Dospělý člowék má do sebe také widu dobroty, krásy a prawdy, cit mrawný, nábožný a krasowědný, jsa nadán samowolností, podlé které si nějaký účel obírá a opět samochtě účelu druhému se opírá. Že člowěku tyto dušewné činnosti přislušejí, netřeba důkazu, jelikož swědomost nade wšeliké důkazy wyšší o nich swědčí. Wšecky tyto dušewné kony nezáwisly jsau od úkonů tělesných, ano člowěk swau samowolností smí i potřebám tělesný žiwot zachowáwajícím až na jistý stupeň w odpor se postawiti, čím se dowodí, že duše nad tělem wládne a je sobě podrobuje.

Co do námitky hmotníků či hmotokládců (Materialist), že galwanská mlnina w těle žiwočišném ještě po smrti trhání a křeče probuzuje, z čehož by se dalo sauditi, jakoby duše byla onen elektrowý, útlý, nezwážitelný, pružitý mok aneb nerwowý plyn, který w saustawě nerwowé a obzwláště w páteři jako w nějakém woltajském slaupu se pohybuje, — widěti jest, an se podpírá domnění jich na omylné sadě, »že podobní skutkowé k podobným příčinám okazují, ježto w tisícerých případech nedůwodná býti se zhledáwá. Mlnina w uwedeném

případku jest toliko draždidlem popuzujícím pozůstatky žiwotné moci w těle, kteráž i po smrti za nějaký čas , swau dojímatelnost prozrazuje.

Ménè wážné námitky proti netělesnosti duše jsau tyto, když se prawí, že duši se toliko záporné wlastnosti připisují, u p. netělesnost, nesmrtelnost. Zápor se nedá ale mysliti, leda se dříwe myslilo o kladu a twrdění, a takowé přísudky jsau toliko wněšné wýjewy, duše wšak není wněšný wýjew, nemůže se tedy o ní záporu užiti a tím méně jí netělesnosti připsati.

Opět: Duše, která násobnost i rozsáhlost pojímá, musí sama též násobná a rozsáhlá býti.

Opět: Poranění těla w kterémkoli článku dochází duše; musí tedy duše w celém wšude těle rozprostraněna býti a t. d.

Ze wšeho plyne, že tělesná činnost s dušewnau není totožná, že totiž duše od těla rozličná, samobytná podstata jest, ježto těla swého co nástroje k swým konům užíwá, a že tělo ochabnuwši duši sice wadí, ale bytnosti její nezjinačuje.

### S. 147.

Jestli duše prosto nenásobná, tehdy člowěku jenom jediné přislušeti bude a zůstane po wšecky časy tatáž; nebo byť i byli úkonowé její jakkoli wšelikeří, u p. názorowé, pocity, jednak swědomost zůstáwá neproměnně tatáž. Chtěloliby se připustiti wíce duší nežli jediné, asi prokaždý dušewný počinek jiné a jiné, nelze byloby ujíti důtkliwému zporu a náramné nedůslednosti, dle kteréby jiná duše myslila, jiná mínila, jiná wykonáwala: při takowém domnění bylby nesmysl, a přísudnost (imputatio) klesala by na prosto.

### S. 148.

Přijímání dwau zásad šlowěcké činnosti sluje dušeslowné dwojstwí či dwaukladstwí (dualismus). To, které určiti se snaží jednu i druhau, totiž hmotnau i dušewnau, jakožto zásady sobě se protiwící, sluje dwojstwím přesažitým (transcendentalis). Kdy ale se duše a tělo od sebe jako wýjewy rozeznáwají, kdy tělo jakošto předmět smyslnosti a zásada wněšné činnosti, a duše jakožto předmět smyslu a zásada wnitřních činností se powažuje, ostatně se nehlaubá o tom, jak obě strany zpořádány jsau, tehdá místo má dwojstwí zkusitelně sudebně. Onono dwojstwí slauti může prostowědně dušeslowné, toto zkusitelně dušeslowné čili člowěkoslowné. Že prwní saustawa s idealismem a druhá s realismem se srozumíwá, samo sebau zřejmě se widi.

### S. 149.

Proti dwojstwí stojí jedinstwí či jednokladstwí (monismus), kteréž toliko jednu zásadu činnostem přičítá, a sluje buď duchokladecké, kdy se duch za zásadu klade, anebo hmotokladecké, kdy se tělo za zásadu přijímá. Duchokladecké jedinstwí jest opět zase buďto ásobní (egoisticus), když toliko swau dušewnau jestotu přípauští, anebo wýsobní či wícekladecké, když i jiným dušewným jestotám místo dáwá.

### S. 150.

Metafysičtí dušeslowci nawrhují o duši, o těle a o wzájemném poměru jich některé otázky, o kterých se sice dá rozumowati, ale ne také cosi rozhodného pronésti. – Směřují pak 1) k půwodu duše neb ku počátku její bytnosti a činnosti; 2) k obecenstwí s tělem anebo k bytu a konu jejímu w přítomném žiwotě; 3) k trwalosti duše anebo k bytu a konu jejímu po smrti.

### **S.** 151.

Otázka wztahující se na původ duše má asi tento smysl. Bytowalali duše, dokud těla dojímatelného nebylo, týmže způsobem, ač u jiných okolnostech, nebo jiným způsobem, a nebytowawši na prosto, kterako přišla k nynější bytosti? Nemošnost postačitelné odpowědi wyswitá již z toho, že o jinakém způsobu bytosti nám ničeho není wědomo, aniž o wznikání dušewného bytu jakého pojmu máme.

Ti, kteří se s odpowědí na tuto otázku zanášeli, náleželi buďto ke stworowěrcům (Creatiani), proto tak nazwaným, že totiž stwoření božímu (creatio divina) půwod duše
přičítají; aneb ke zplodowěrcům (Traduciani), jižto duši plozenau od rodičů pokládají (quasi per traductionem); anebo
k předbytowěrcům (Pracexsistentiani), protože bytost duši
již před porodem přičítají, a ji pak teprwa do těla člowěckého uwedenau býti kladau (quasi per inductionem), a protož také twodowěrcí (Induciani) slují, a tak i jiní a jiní.

Mezi předbytowěrci nejslowůtnějšími se učinili předušowatelé (metempsychosisté), domnění majíce, že duše jinde již bywši z jednoho ústrojného těla do druhého přechází a se přestěhowáwá, a sice budto se powyšujíc (migratio ascendens), u p. ze zwířecího těla do žiwota člowěčího, a odtud w dokonalejší těla kdesi na jiném swětě, — anebo w okruhu přestupujíc (migratio per orbem) z jednoho těla člowěčího w druhé tělo člowěčí, — anebo se ponižujíc (migratio descendens) z někdejších ušlechtilejších těl za pokutu w člowěčí anebo, když prowinění se zmáhá, i we wšeliké zwířecí tělo.

# S. 152.

Otázka k obecenstwí duše s tělem (commercium animi et corporis) směřující má tento smysl. Kterak se to děje, že činnost těla a duše stojí we wzájemnosti a že wezdy některé proměny stránky jedné s jistými shodnými proměnami stránky druhé se potkáwají.

Na wyswětlení této otázky zamýšleli se od dáwna wšeliké domněnky, z kterých tyto hlawní jsau:

- 1. Bohu bywa w jedné ze dwau stránek zběhla proměna záminkau, že i w druhé stránce proměnu podobnau působí, a to se zůwe saustawa příčin tdobných (causarum occasionalium) aneb saustawa božího přispění (assistentia divina).
- 2. Bůh obě stránky od počátku zřídil k sauhlasnému pořádku proměn, tak že obojstranné proměny se shodují, ačkoli neodwisle od sebe powstáwajíce, asi tak jako bití a

ukazowání dwojích hodin by se srownáwało, kdyby w stejném času puštěny a w stejném chodu držány byly, a to se zůwe saustawau předřízené shody (harmonia praestabilita).

- 3. Obě stránky působí obapolně w sebe tak, že každá jedna w druhau swé proměny přenáší a to sluje saustawa wliwu přirozeného (influxus physicus).
- a. Prwní dwě saustawy odnímají tělu a duši wšecko obcowání, přizywajíce nenadálau pomoc či, jak prawi latiníci, Deum ex machina, a jedna newyswětlitelnost za druhau se klade.
- b. Pakli Bohu se mají připisowati wšecky činy člowěka, tehdy netoliko dobrých ale i zlých bude on půwodem a wolnost člowěcká se netoliko zruší, ale i ponětí o Bohu zůstaloby nemožno.
- c. Jestli wšecko, co pomyslem sluje a myslitelno jest, od Boha uskutečněno, tehdy se wšeboženstwí (pantheismus) brána otewřela.
- d. Wšak netoliko wšeboženstwí by se nadržowalo, nébrž také widinstwi (idealismus), jelikož tu těla potřebí není, a i škodnějšímu šálenstwí (fanatismus), poněwadž by zlosyn každau zlomyslnost swau za wnuknutí boží wydáwati mohl. — Z ohledu třetí domněnky o wzájemném působení obau stránek aspoň tolik se připustiti může, že wzájemnost mezi duší a tělem oněmi prwky swědomosti se dowodí, z nichž pojem člowěčí jednotliwosti, zawírající duchownost i hmotnost pospolu, se wywíjí, a že při každém pocitu, názoru, dojmu a snaze jakási od těla rozdílná wloha se wyjewuje, tak že wzájemnost mezi tělem a duší w ustanowení člowěcké jednotliwosti práwě tak založena jest, jako jestota swědomosti. – Dost budiž na tom, že nám wědomá dojímatelnost z jedné, a dojímatelnost z druhé strany, a že na těch dwau mohutnostech we spolku skutečnosti se zakládá možnost pro naše poznání. - Mylně se saudí, žeby o poměru mezi tělem a duší nám ničeho známo nebylo; ne bo kterak lze upustiti ponětí sebe samého, bez jehož prawdiwosti by zwláště prawidla mrawnosti, u p. o přemáhání chticu, nižádného smyslu a nutnosti do sebe nemělo. Bychomť i úplně neznali, jak se to děje, aspoň znáti nám přáno, že se to děje.

S otázkau wyšetřující obecnost těla a duše spojena býwá otázka wyšetřující sídlo duše (sedes animae). Než saudíli se metafysicky, nemá tato otázka nižádné wáhy. Nebo přičítáli se duši člowěcké netčlesnost, tehdy nemůže nižádného sídla (místa w prostoře) míti, atby se i sebe menší myslilo. Dáwati pak místo duši asi tak malé jako jest tečka mathematická, byloby též nesmyslné, jelikož tečka není místo, nébrž konec linie.

# S. 153. ·

Přistaupiwše k třetí otázce wyšetřujeme trwalost duše, jestliž duše nesmrtelná?

Nesmrtelnost duše sluje nekonečná trwalost její s oswědoměnau osobností anebo nekonečná trwalost duše jakožto rozumné podstaty.

Účel našeho zde přebýwání nemůže býti neznám tomu, w němž se probudilo swědomí a powolání wyjasnilo. Cíl žití jest přiblížení se k widině dobroty (Bohu); ale toho nedosáhneš w žiwobytí zemském, jelikož widina nekonečná jest, a protož sahá powolání naše přes wšecky hranice času. Ono dotčené přiblizowání možno toliko wlastní wolnočinností uskutečniti; wolnost pak musi býti spojena s rozumností, a spolkem obau se působí osobnost člowěka. Tedy nelze dosahnauti cile člowěku leč nekonečnau trwalostí w jedné a téže úsobě, od které wšak swědomost nesmí odwlekowána býti, proto žeby žádný prospěch na cestě ctnosti možen nebyl; a wšak nekonečné trwání duše s oswědoměnan osobností sluje nesmrtelnost: tedy dosažení cíle člowěku jest tehdáž možno, budeli duše nesmrtelpá.

# · S. 154.

Rozjem wšelikých důkazůw o nesmrtelnosti duše. Plato se snažil wšelikými měrami pojistiti duše nesmrtelnost, jakožto důležitost za onoho wěku welmi wážnau a zajímawau. Již tehdáž rozwíjení se rozumu tak daleko prospělo, že poznáním základních prawdy zákonů dalo se oswědomiti spojení mrawného žiwota s nesmrtelnosti, a wysta-

witi w jasnějším swětle pojmy, na jichžto prwních čerwánkách přeswědčení o nesmrtelnosti duše se podpíralo: Důkazy, kterýmiž Plato jistotu o nesmrtelnosti duše proti wšelikému odporu hájil, jsau následující:

1. Prwni důkaz jest čerpán z ožiwující moci duše. Rozdíl mezi tělesy ožiwenými i neožiwenými prý tento jest: "Těleso ožíwené wždy duší opatřeno, která jím u wnitř hýbe, kdeż neožiwené wně hnuto býwa. Hnutí wšak w tomto posledním tuchne a mizí, když ho wněšného nic k činnosti neponucuje; jelikož jestota, zawírajíci důwod swé činnosti w sobě, nikdy nepřestáwá činnau býti, an činnost a důwod její na prosto sjednoceny jsau. Tato jednota jest pro wšecky jiné podmínečně působící jestoty zásadau činnosti. Takowá wšak na prosto samočinná moc jest duše, jež nemohla ani wzniku míti, aniž může míti zániku, t. jsaucí nesmrtelná. Nemůže totiž *wzniku* míti, jelikož wše, co wzniká, podsaděno jest prwau příčinau; kdyby ale tato sama wznikla, nebyloby prwé příčiny. I nelze také, aby zanikla; nebo kdyby prwotní příčina zhynula, kteráž se nadesílá při wšem, cokoli se děje, tehdy nelze, aby čím jiným zanikla, tak jako nelze, aby druhé wěci skrze ni zanikaly.

Tento důkaz jest dosti statný, jestliže tím wnitřním hnutím, o kterém se zmínka děje, samočinnost se wyrozumíwá; toliko se namitnauti dá, že ze samočinnosti ustawičnost práwě ještě nenásleduje, jelikož myslitelno jest, že moc neustále činná časem jako ztráwená by wyhynauti mohla. Pak se také příliš dokazuje, totiž že duše netoliko wěčnau, ale i také jestotau nezkonalau, t. Bohem, se pokládá.

- 2. Jiny důkaz zní takto: Duše jest pauhojedná: pauhojedné není násobné: co není násobné, nemá nišádných částek: co nemá částek, nedá se w částky rozložiti: co se nedá rozložiti, nemůže nikdy přestati: co nepřestáwá, jest nesmrtelné: duše tedy jsauci pauhojedná, jest i nesmrtelná.
- Připustili se při tomto důkaze možnost, že wěc nerozložitelná by se dala i bez rozložení zrušiti, tehdy ztratí důkaz sílu swau, a pauhojedná duše nebude moci slauti nesmrtelnau, proto že pauhojedná jest.

3. Opět jiný důkaz zní takto: Nejzpanilejší twor jest člowěk, předčící nad nerosty i rostlinami. Duše wyniká nad tělo, jsaucí mysliwá, netělesná, Bohu podobná podstata, smyslem nepojatná, — wybor tworstwa celého. Neda se wšak mysliti, žeby nejdokonalejší Bohu podobnost zajíti mohla: tedy jest duše nesmrtelná.

W tomto důkazu se nedowozeně přijímá duše jakožto wýbornost nade wšecko wynikající, jelikož wšecky částky weškerenstwa nezname. Na nejwýš by se mohlo říci, že duše mezi známými twory jest nejdokonalejší.

4. W tomto důkaze dowozuje se nesinrtelnost duše wycházením ze zákona wší prominnosti, že některý staw jen tehdá swůj počátek bere, když předešlý rozdílný byl přestal, tak že každíčká wěc počátek berauc z rozličného, k nowé rozličnosti powstáwá. — Žiwot jest rozličný od smrtí tak, jako bdění ode sna, jeden z těchto stawů bude následowati na druhý a protož dwojí dá se mysliti přechod, jeden ze žiwota k smrti a druhý ze smrti k žiwotu, tak že zo žiwé duše zemřelá a ze zemřelé žiwá se stane a umírání s ožiwowáním střídati se musí. To prwní jest děj před naší zkušenosti, druhé, ačkoli na zkušenosti neleží, jednak plyné z téhože zákona. Kdyby se tomu odpíralo, tehdyby w přírodě konečně nižádného žiwota nebylo, kdyby duše za duší žiwot zkončiwší se neožiwila.

Tento důkaz by platnost míti mohl, kdyby to, co o přechodu těles se prawí, také o přechodu duše říci se dalo.

5. Podlé zásady, že to, co podstatným, neodlučitelným znakům některého pojmu odpírá, odpírá i pojmu samému, sňaží se Plato nesmrtelnost duše tím dowoditi, ukázaw, že umírání s pojmem duše se nesrownáwá, a sice: Žiwot možen lidskému toliko tělu spojenému s duší; nebo ta jest základ žíwota. — Smrt a žiwot jsau si záporně protiwny: tedy nemůže smrt s duší, jakožto s protiwau tolio, co ona působí a co jejím podstatným znakem sluje, we sjednocení myšlena býti. Jestota, ježto neslučitelná jest se smrti, jest nesmrtelná: tedy duše nesmrtelná.

6. Mendelssohn wywedł platonský důkaz z pauhojednosti takto: Duše jest pauhojedná podstata, totiž jednice, tedy nemůže býti zrušena ani rázem ani znenáhla. Ne rázem, jelikož mezi oka mžikem A, w kterémž bytuje, a mezi B, w kterémžby zhynula, není žádného mezičasí; což i státi se nemůže. protože příroda nižádného skoku nečiní. — Nemůže zhynauti znenáhla, protože duše z nižádných nesestawá částek, aby poslaupným rušením jich w nic uwedena býti mohla. Když jest tedy duše nezrušitelná, tehdy bude žíti stále a jesť nesmrtelná.

Tento důkaz choruje w tom, že nedowozuje nekonečnau trwalost osobné swědomosti. Také nejsau wšecky případky wyčteny, w nichžto zrušení duše možno jest; neboť se zde toliko kolikostné rušení wywrací, nikoli ale uhašení její jakostné.

7. Kartesius podložil swému důkazu zásadu tuto: Jestota wší pochyby prázdná jest swědomost. – Jestota, jež sobě swého duchowního stawu wědoma jest, žije a jest skutečně. Cožkoli jest skutečně, bude i podstatau. Podstaty wšak jsau dwojaké: hmotné nebo tělesa, a duchowné nebo duše. To prwní jest naznačeno rozsáhlostí, to druhé jest naznačeno myslností. Prwní jest hmotné, znásobené, – druhé pak jednosobné duchowné. Ponèwadž pak tito znakowé, myslnost a rozsáhlost, sobě se protiwí, tedy i podstaty, jímž tito znakowé přislušejí, stojí mezi sebau w protiwnosti. Duše jest tedy nerozsáhlá, duchowná podstata, bez oddělných částek, tedy nezrušitelná, nesmrtelná.

Tento důkaz proto neupokojuje na prosto, že se myšlení s předmětem wěcnym za jedno pokládá.

8. Jiný užíwáwaný důkaz o nesmrtelnosti duše wywozuje se ze člowěcké tauhy po blahosti, a jest nasledující: Člowěk od narození cítí tauhu po blahu, kterau sám sobě wštípiti nemohl, nébrž od Boha přijal. Tato tauha bude míti swůj powěcný předmět, protož smí člowěk s jistotau očekáwati, že jeho tauha dojde cíle swého. Zkušenost ale učí, že zde na zemi ukojena nebýwá: tedy bude jiný žiwot, w němž tauha tato se upokojí, t. duše musí býti nesmrtelná.

- 9. Mnozí chtíce tento důkaz důkladněji wyjádřiti, zprawili při něm tuto proměnu: Bůh wnukl člowěku tauhu, aby, co nejlepšího jest, stále wyhledáwal.— Protože ale nejlepší we tworech pozemských nalézti nelze, tedy musí we stwořiteli samém hledáno býti, jenž podlé swé maudrosti nižádné tauhy wštípiti nemůže, kteráby ke skutečnému, pówěcnemu předmětu wztahowati se nemohla.— Účel člowěka tedy jest, aby prawé dobro w Bohu pohledáwal, odkudž mu blaženost plyne rowně tako trwalá, jakož jest nekonečný předmět její Bůh, jenž jest wěčný: tedy i duše nikdy nepřestane, nebo jest nesmrtelná.
- 10. Nesmrtelnost duše také se dokazuje pojmem účelnosti w přírodě, a sice tímto způsobem: W přírodě wše se koná podlé účelu; účelní zpořádání by se ale zrušilo, kdyby duše nebyla nesmrtelná. Włohy a moci člowěka totiž dají se ustawičně wzděláwati, a toť jest účel člowěka; člowěk by swého účelu nedosahl, kdyby podlé duše nebyl nesmrtelný, jelikož zde na zemi jeho wlohy k nejwyššímu stupni dokonalosti dostihnauti nemohau: a kdyby tam dostihnauti nemohly, mízela by účelnost při člowěku, a tolíko při něm samém.
- 11. Mnozí dowozují nesmrtelnost duše ze zákonů swětozprawných (cosmicus) takto: W přírodě není stopy, že by, což bytuje, na prosto zmařeno bylo. Twárnost sice mizí, ale podstata nikoli: wšecko se spíše sjednocuje k zachowání prwotných mocí a žiwota, takže to, co smrtí se zdá, an hyne, obnoweno w krašších podobách se naskytuje, u p. hmyz, bylina, semeno a jiné, rowně tak i duše.
- 12. Ještě take se dowozuje nesmrtelnost duše ze wlastností božích, a sicé:
- a) Z nesmírné dobroty boží. Člowěk baží neukojitelně po blahosti dychtěním od Boha toliko wštípeným; že se ale takowá tužba w tomto žiwotě upokojiti nedá, tedy bude duše nesmrtelná; nebo jinak bylaby tužba mukauneukrotitelnau člowěku, což se s dobrotau boží nesrownáwá.

- b) Z maudrosti božské. Bůh člowěka wyprawil na swět s wýbornými schopnostni, kterých buďto pro krátkost wěku, buď pro jiné překážky dokonale wzdělati nemůže; toť by opět se nesrownáwalo s maudrostí boží, kdyby nebylo druhého života k takowému wzdělaní příhodnějšího, t. j. kdyby nebyla duše nesmrtelná.
- c) Z božské sprawedlnosti. W tomto žiwotě pozemském nesrownáwá se wněšná odměna za mrawnau zásluhu nebo za mrawnau winu s božskau sprawedlností, jelikož sprawedliwí a šlechetní lidé mnohdykráte s nehodami zápasí, jsauce w nauzi a chudobě, w strastech a protiwenstwích postaweni, práwě že konání swých powinností na péči míwají, ano druzí wší mrawné ceny prázdní lidé wšemi lahodami z wůle hojně oplýwají. Nebyloby po sprawedlnosti, kdyby prwní laučiwše se s tímto žiwotem neměli nižádné náhrady, a zločincowé za swau neprawost nižádné pokuty čekati, třeba jest tedy druhého žiwota, w němž každému podlé skutků odměněno bude, aneb duše musí býti nesmrtelná.

Tento důkaz podáwá také Kant toliko s rozdílem, že rozeznáwá odměnu zewnitřní od odměny wnitřní, řka: Wnitřní odměna jest sice již zde se zásluhami spojena, ne tak zewnitřní neb wněšná, a pro tu jest třeba nesmrtelnosti.

13. Krug prawi, že pro mrawný prospěch jsme nuceni w nesmrtelnost duše wýkonně wěřiti, jelikož účel wýkonného rozumu toliko pod tau wýminkau dostihnauti se může, kterýž jiný není nežli cíl mrawné dokonalostí.

Fries pronesl se w tom, že bohomyslné prawdy, k nímž i nauka o nesmrtelnosti náleží, předmětowé pauhé wíry jsau, nemohauce z důwodů, ale toliko citem poznáwáni býti.

14. Herbart domníwá se, že důkaz o nesmrtelnosti duše netoliko možen, ale i snadný jest, takto: Duše jest prwní podstata, o níž nás wšeliká nauka uwědomuje, jest totíž oma jednosobná bytost, kterauž pro celau spojitost přijímáme, ježto před očima nám stojí, když předstawy jakožto swé wlastní powažujeme. Jednost tohoto spojení žádá jednosobnau jestotu, kteráž, poněwadž jest powěcná, přísně jednosobná býti musí. Nesmrtelnost duše pak rozumí se skrze bezčasnost wšeho wácného, sama od sebe.

- 15. Šulce prawi: Důwod k naději, naší šlechetnějšá částky nalézáme w tom, že schopní jsme wyššího žiwota dosáhnauti nežli tento k upokojení tělesných pořřeb směřující. Nebo by se nesrownáwalo s pořádkem přímdy, kdy, by člowěk jedwa počaw rozwíjeti swé moci a schopnosti, již také hypul.
- 16. Reinhold pokládá důwěru, že wytrwá naže osobnost, když by i zemské žití přestalo, za bytné jmění, pot hožňosti, utwzené ostatním bohomyslným přeswěděním; zakládající hrdinnost a pownost mrawné a nábožné mysli. Toliko ctnostný a pobožný člowěk dosahuje této pewné důwěry.
- 17. Šelingowa uka o trvání osobném zakladá se zwláště na nutné poslaupnosti tří odstaw čili stupňů u waškerém žití člowěčkém. Prwním stupněm nazýwá přítomný neb jednostranně přirozený žiwot; druhým stupněm následující jednostranně duchowní žiwot; třetím pak stupněm oden nejzdárnější, po rozpadu swěta se počínající myjasněné duchowní přirozený žiwot. Podlé tohuto zbledu nedá sa žiwot po smrti jinak mysliti; leda co žiwot potažbého odjemu (prit vatio). Smrt sama w sobě není rozluka dwaukladecká, nésbrž spíše jakési cídění neholi přehánění celého člowěka w jestotu lepší a čistější, jako se dobýwá tresť (Essenz), u p. z oleje a jiných wěcí, kdežto wšecky síly w jedno se shánějí.
- 18. Hegel pak, jak dalece jeho zatemnělým sadám wyrozuměti lze, nehájil tak trwalosti osobní, jako spíše trwalost pokolení samého.

# **S.** 155.

Proti osobní trwalosti duše tyto se nawrhují namitky.

1. Tělo a duše žijí pospolu w těsném spojení. Za proměnau w duši wzmikají proměny w těle, a za proměnami w těle powstáwají proměny w duši. Že wšak podlé tohoto těsného spojení jedno bez druha neda se mysliti, tedy slušně se saudí, že wymíráním jedné podstaty těla i druhá podstata, duše, se končí. (David Hume).

Na to se odpowí. Různí se sada: Tělo a duše jsau w jednotě spojeny, od sady: Tělo a duše jedno jsau. Že w sebe společně působí, dokazuje se jich wzájemnost, ale nikoli totožnost.

2. Wesmír se wywíjí, mění, jinačí, střídá ustawičně, nose w sobě záwazu čili zárodek poružení. Duše člowěka také projewuje w něm samém rozwíjení, jinačení, střídání, s přibýwáním i ubýwáním činnosti. Člowěk nezůstáwá ani na okamžení tentýž, alebrž w ustawičném stojí wywíjení těla i ducha co nemluwně, pachole, mládenec, muž i kmet; ba sama jeho mrtwola w ustawičné jest rušce, změně, a wylučowání postawena. Není tedy myslitelno, aby s takowým činů swých jinačením nezrušitelnost a nesmrtelnost zasnaubena býti mohla.

Na to přijde odpowěd. Přejinačowání, proměňowání, wywijení se jest na prosto něco jiného nežli w nic obracení. Duše se owšem we swých počincích mnohotwárně jewí a wšestranně rozwíjí, ale buďte jakkoli rozličně projewowány duchowního žiwota obraty, wždy k jednomu a témuže půwodu se odwoláwají. Duše zůstáwá a trwá při wšech proměnách žiwotního běhu týmže žídlem nezrušeným. Rozwíjení ať se děje tau neb druhau stranau, duše ta jakožto nadsmyslná podstata nepřestáwá podstatau býti, ani zružena, ani zmařena býti mohaucí.

### II. Hlawa.

Metafysická kosmologie čili prostowědné swětoslowí.

· S. 156.

Metufysické swětoslowí čili rozumowá switoweda rozeznáwá se od zkusného swětoslowí, kteréž jest díl sílozpytu, tím, že swěta nepoważuje za předmět wněšného smyslu nebo zkušenosti, nébrž za předmět pauhého rozumu (noumenon), a wšak tau měrau, ne žeby se mínil jakýai úfirnek

nadsmyslných wěcí čili nadsmyslného swěta, nebrž na prosto wzatý úhrnek wěcí, w čase a prostoře bytujících. Neboť ačkoli jsau tyto wěci jewné, jednak w jakosti jewného swěta od metafysického swětoslowí se nepowažují, nébrž w nepodmíněné celosti, totiž jakožto swět rozumowý. Tímto samým od něho rozdilná jest filosofie přírodní, jakožto metafysika smyslné přírody.

### S. 157.

Přemyslný rozum obracuje swětoslownau (cosmologicus) widu w předmět k poznaní daný, hledaje nepodmíněnost w rozličných řadách úkazů swětowých, a powažuje celkowitost těchto řad za náskytek poznání. Tím pak se zaplétá sám s sebau w rozpor; neboť pohledáwání toho, což o sobě a nepodmíněno jest, w potažném a podmíněném, projewených wěcí w mysli obracení do neprojeweného celku, pak sauzení o tom celku podlé zákonů jen na projewené wěci se hodících, nemůže se státi leda s rozporem, jehož odwod a wyswětlowání opět w nowé odpory zaluzuje.

# ° S. 158.

Čtyry řady swětoslowných podminek přemyslnému rozumu se podáwají, w kterých by celost wyšetřowal, powažuje swět sám o sobě za poznatný předmět podlé čtwera wyroků rozumowých, a sice:

- a) .Podlé kolikosti hledí na znásobení wšech projewů w prostoře a čase, celek jakýsi sestawujících.
- b) Podlé jakosti hledí na hmotnost w prostoře a času se nalézající, jakožto celek dělitelný.
- .c) Podlé potažnosti hledí na wznik projewů w prostoře a čase jakožto účinkůw jistými příčinami způsobených.
- d) Podlé způsobowosti hledí na bytnost swětowých projewůw wůbec jakožto na nutnau nebo náhodnau.

Tudy powstáwá čtwero tříd swětowědných podminek, totiž třída podminek w násobení wšech projewů swětowých k jednomu celku, pak w dělení daného celku w projewě, potom w odwození jednotliwých projewů a příčin, konečně w bytnosti swětowých projewů wůbec.

Z toho wznikuji swetoslowné čtyry widy, a siee: prostowzatá úplnost wšech projewů znásobených w jednotě; prostowzaté dělní celku w projewě; prostowzatá úplnost obapolnsho odwození w projewech; prostowzatú úplnost wšech projewůw co do bytnosti jich.

### S. 159.

Podlé tohoto rozwržení powstáwá tolikéže swětoslowných otázek čili záhad, totiž:

- 1. Máli swét počátek svůj w čase, a hranice swé w prostoře, či jestli nekonečen w obojim ohledu?
- 2. Sestawajili hmotné podstaty we swětě z konsoné množiny jednosobných dástek či jsauli z nesčíslně mnohých částek složeny, z kterých každá opět swé částky má?
- 3. Jestli we swetê takê nepodmînêných (wolných) příčen, či jsauli wšecky příčeny we swětě podmíněny (newolné)?
- 4. Jestli w potahu na swèt jakého prostonutného bytí, či jestli wšeliké bytí toliko náhodné?

Każda třída da se w mysli probírati nejprwé předsechodmo (progressive) anebo zpětochodmo (regressive). Ale předsechodný čili wzestupný průbor jest přemyslnější nežli průbor zpětochodný čili sestupný, protože rozum při každém článku daném články předcházející jakožto podminky možnosti w daném nadesílati musí, an následující k možnosti daného zcela nepotřebny jsau, ba jako nebylé mysliti se mohau. Pak se dá každá třída wzestupmo probíraná předložiti buď co konečná neb nekonečná. Při konečné myslí se jen v prwním článku jakožto prostowzatém a nepodmíněném, při nekonečném wšak myslí se o celé třídě jakožto přostowzaté a nepodmíněné.

a) Obratme to na swětoslowné řady. Powažujíce u p. nynější čas, w kterém žijeme, jakožto čas daný w řadě swětských příběhůw, můžeme jej posuzowati jakožto čas podmíněný wšemi časy předešlými, nebot teprwa když tyto uplynuly, mohl tento nastaupiti a tázati se zdali w pořadě swětských příhod prwní članek se na-

lézá, t. máli swět swůj určitý pořádek čili nic, a tudy jestli řada konečná čili nekonečná? Práwě tak mohau tělesa wšemírná po wšech stranách weškerosti se powažowati jakožto řady twořící podminku za podminkau, jelikož každá naskytlá prostora, u p. naši slunečné saustawy, nejbližší prostorau ohraničuje se, a tudy podmíněná býwá. Zde owšem není rozdílu mezi wzestupowaním i sestupowaním. Jednak předložíli se, aby z daného kterého tělesa, u p. našeho slunce, k druhému přestaupilo se, ažby se wesmír jaksi přeměřil, tehdy by takowé počínání také wzestupowaním nazwati a tázati se mohlo: zdali w řadě wšemírowých těles nalézá se kde jaká určitá hranice, toprwní článek, čili nic? nebo zdali to pořadí konečnočili nekonečno jest?

- b) W ohledu na děfitelnost daného celku w čase a prostože nalézá se opět řada podminek. Neboť se celek: powažuje jako podmíněný, jehožto podminky jsau částky jeho, tak že každá částečka opět podmíněná se býti widí, jejíž wyšší a zdálenější podminky dělením wynalézti se mají, a tu se naskýtá otázka: zdali we wšech možných částkách hmotných, we swětě, prwních článkůw stáwá, t. jednosobných, nesložených, čili nic? a tudy jsaulí řady konečné neb nekonečné?
- c) W ohledu na wznik projewů w čase a prostoře působí příčiny i účinky řadu podminek, kteréž, půjdeli se od skutku k příčinám, wzestupmo se probírají; a tu se opět otázka položiti může; zdali w řadě skutků a příčin we swětě se nalézají prwní članky, ježto řadu úsečně počínají, t. jsauli wolnočinné příčiny, čili nic? a tudy, jestli řada konečná nebo nekonečná?
- d) W ohledu na bytí projewů wšemírowých wůhec může podobně otázka o prwním článku položiti se: Jestliž jaký, čili nic? a t. d. Na tyto otázky možno wždy we dwojí odpowědi se pronésti, které se co sada a zápor srownáwají, a sučioslownau protisadností (antithetica cosmologica) slauti mohau.

### S. 160.

Prwní swětowedná záhada, při kteréž se rozum přemyslný w rozporu ocití, ať položí swětu počátek a hranice, anebo jej za bezpočátečný a bezmezný klade, musí w tom rozhodu se pronésti: že wesmír jakožto celek o sobě wzatý nemůže poznáním stižen býti, ale že jakožto projew se w neurčitau dálku prodlužuje a rozleha.

- 1. Že swèt podlé prostory a času konečný jest, zdá se z toho wyswitati, žeby bezpočátečný swèt byl jakási uběhlá wěčnost, aneb nekonečná řada sebesledných dob. Že ale nekonečná řada práwě w tom záleží, an nenáhlým poslaupným sborem nikdy dokonána býti nemůže, tedy domační o swětě nepočátečném upada w rozpor. Podobným způsobem i domněnka o swětě ohraničeném zaplétá se w rozpor; neboť i tu by k wýčtu wšech částek nekonečného času uběhlého třeba bylo, což opět wálčí s rozumem.
- 2. Jednak že swět podlé času a prostory nekonečen jest, zdá se z toho wyswitati, an před počátkem swěta by byla času prázdnota, a nebo čas, w němž by swěta nebylo. Swět by wšak w některém dílu prázdného času se počíti nemohl, kdyby nebylo důwodu nějakého, proč práwe w tom a ne w jiném rannějším swůj počátek nebere, a přece by jedna částka času před druhau podmíněného počátku do sebe neměla, tedy domněnka o swětě počatém upadá w rozpor. A kdyby swět ohraničen byl, tehdy by za jeho hranicemi nastalo postranstwi ničeho neobsahující, tehdyby swět se nalézal w prazdné pustině w sobě neobmezené, tudy by w poměr přišel s pustinau a prázdnotau. W tom wšak jest neshoda a rozpor, kdvž se myslí swět w poměru k pustině a prázdné prostoře, jelikož prostora prázdná njčím není, a tudy onen poměr jest jen potah bez potažného. Domněnka o wšemírowé hranici stojí w neshodě a rozporu.
- 3. Tento rozpor wzniká odtud, že se swět jakožto celek o sobě powažuje s otázkau: Jestli celek konečný čili nekonečný? Tehdáž wšak se neposuzuje jakožto zhledatelný

předmět, nébrž co wěc o sobě (Ding an sich), a proto se k němu nehodí přísudek konečnosti neb nekonečnosti. Neboť tito přísudkowé se zakládají na naší předstawě o prostoře a času, tedy na naší názornosti k daným předmětům. Kde wšak podminka našich přísudkůw přestala, tu přestáwá i přísudkowání naše. Kdy wšak swět uważujeme tak, jak se nám w názoru podáwá, tehdá nestojí před námi we swé celkowitosti, nébrž we swé částečnosti. Protož jest nám swět dle swé kolikosti w prostoře a času neurčit; nebo jděme w projewech času a wýčtu těles wšemírowých až k nejzazším jakkoli hluboko a daleko, nikdy nedospějeme k prwnímu ději, jímž se swět započal, aniž k počátečnému tělesu a hraničnému, kterým by se swět obmezil, ale ustawičně nowých a nowých předmětů w prostoře a času odkryjeme. Ano byť i kdysi a kdesi zpráwy dějůw a zhledáwání těles se přetrhlo, jednak by nelze bylo bez úskoku rozsudněho uzawříti, že počátek nebo hranice swěta se nalezly.

### S. 161.

Došedše druhé swėtoslowné záhady, při níž se přemyslný rozum do rozporu zaplétá, přijímaje buď konečnau množinu částek w tělesech wšemírowých, anebo nekonečnau, budeme opět přibezděčení k tomu rozhodu, že hmotná wéc we swětě w ohledu na swé částky jakožto prostowzatý celek nikdy wystižena býti nemůže poznáním, a tatáž w názoru wážená nekonečně dělitelná jest, byť i nikdy nekonečné množiny částek neposkytowala.

1. Neboť že hmotné jestoty swěta z konečné množiny jednosobných částek sestáwají, zdá se z toho wyswitati, an znásobení jich toliko náhodný a proměnný poměr wěcí jest, který se w mysli i wypustiti dá, kdyby tedy nebylo ničeho jednosobného, zawržením znásobnosti we wěcech zawrhly by se wěci samé, t. ničeho by nezbylo, coby znásobením mezi sebau w poměr kročiti mohlo. Že ale jsau wěci znásobené we swětě, a swět se z nich složený zhledáwá, tedy by s rozporem bylo, wèci jaké složené i znásobené připauštěti, a jednoduchých a jednosobných zapírati.

- 2. Že wšak hmotné jestoty we swětě z nekonečné množiny částek, z nichž nižádná jednoduchá není, sestáwá, zdá se wyswitati, že každá znásobená wěc prostoru zajímá, a tudy z tolikera částek sestáwá, jako i prostoru. Jelikož prostora nesestáwá z dílůw jednoduchých, anohrž rozdrobitelných, a mathematická tečka nezaujímá určité částky w prostoře jsauc toliko hranici; tedy se připuštěním jednoduchých částek we hmotných wěcech též připustiti musí, že tito dílowé také nějaké prostory zaujímají, což k rozporu a neshodě wede.
- 3. Tento rozpor powstáwá toliko tím, že se každá hmotná neb znásobená wěc swěta co celek o sobě powažuje, a pak otázka klade, zdali tento celek konečné množiny částek, z nichž každá o sobě powažuje se co jednosobná, a neb z nezčíslné množiny částek, z nichž každá o sobě co znásobená se powažuje, záleží. Tyto přísudky wšak nemohau k jednotliwým wěcem we swětě, aniž ke wšemu míru samému potahowáný býti.

### S. 162.

Třetí swětoslowná záhada o příčinách wolnočinných anebo přírodních we swětě w rozpor wodící může tento rozhod míti, že sice wšecko, co se we swětě děje, jakožto projew wisí od příčin přirozených, skutkům ale mrawných jestot, ráz rozumnosti na sobě nesaucím, může wolnočinnost připustiti se, kdyžhy připustění takowého platná potřeba se widěla.

1. Že kromě přírodních příčin we swětě také příčiny wolnodějné působí, zdá se z toho wyswitati, žeby
při pauhých příčinách přírodních se nenalézalo nizádného prwního článku, jelikož by každá působící příčina k
jiné předcházející příčině poukazowala. Chcemeli si ale
úplnau řadu příčin a skutkůw mysliti, tehdy w řadě těch
příčin bude jedna postačitelná, jelikož bez ní we swětě
nišeho se státi nemohlo. Přírodní příčiny wšak nejsau

postačitelny, poněwadž pro swé skutkowání jiných příčin pohledáwají, tedy nemůže býti leda s rozporem přijímati řadu příčin dostatečně důwodnau, a nepřijímati wolnodějné a prostau samowolnosti so ustanowující příčiny.

- 2. Že wšak wylaučením wolnodějných příčin toliko přírodní we swětě panují, zdá se z toho wyswitati, že každý děj maje swůj podnět i čas, k jinému času ponkazuje, kdy jednající úsoba dobu swého jednání měla, kdyby wšak úsoba ničím k jednání ponucena nebyla, tehdy by ze swého stawu A, w kterémž nejednala, do stawu B, w kterém jednala beze wší přičiny a podnětu, jako nějakým skokem se dostati musela, což opět rozpor w sobě zawírá.
- 3. Tomuto rozporu se wyhowí, když jednajícím úsobám se popustí netoliko ráz přírody, podlé něhož ke swětu smyslnému, ale i ráz mrawní, podlé něhož k wyššímu pořádku rozumných wěcí přislušeti budau. Z té příčiny budau jednající úsoby státi jednak pod zákonem přírody, jednak pod zákonem swé mrawné wolnosti.

# S. 163.

Čtwrtá swětoslowná záhada s rozporem spojena z ohledu připauštění buď prostonutného bytí aneho bytí náhodného da se takto rozhodnauti: že, ačkoli wšeliké smyslné bytí náhodno jest, jednak prostonutná bytost jakožto rozumem nadaná může se přijmauti, když takowého přijetí by platná potřeba nastala.

1. Že k swětu cosi prostonutného náleží, zdá se z toho wyswitati, že wšeliká náhodná a proměnná jsaucnost, jakáž wšem zhledatelným wěcem přisluší, toliko podmíněná, neúplná, nedostatečná jsaucnost jest, neboť se k jiným wěcem jakožto k swým podminkám odnáší; kdyby wšak tyto wěci opět jen způsobeny byly a w jiných swůj počátek hledaly, tehdy by wůbec nebylo jsaucnosti dostatečné: Podmíněnost nebo způsobenost wšak wždy se odnáší k podmince dostatečného bytí, bez níž by nižádného bytí

- nebylo. Wzniklby tedy rozpor, kdyby se náhodně i proměnné wěci we swětě přijímaly, ale prostonutné neproměnné wěci by se nepřipustilo, w které toliko dostatečný důwod naší jsaucnosti ležeti může.
- 2. Že we swětě ničeho prostonutného není, zdá se z toho wyswitati, żeby ono buď we swětě nebo kromě swěta bytowalo. We swětě, jsauci částkau jeho, nemůže bytowati, jelikož we swětě dle zákona příčinnosti wšecko podmíněno jest, a tudy jen podsazením swé příčiny, t. náhodně bytuje. Wěc swětowá a wěc prostonutná jsau w rozporu stojící pojmy; protož nemohau wšecky wěci we swětě byti naprosto nutné, poněwadž wěc prostonutná nemůže z náhodných wěcí sestáwati. Wěc pak kromě swěta co příčina jeho myšlená musila by w čase činiti, počawší býti wěcí w čase, tedy smyslným podminkám podrobena we swých činnostech, pročež wěc, ježto bez rozporu by nemohla spolu za prostonutnau držána býti.
- 3. I tento rozpor w tom swůj půwod má, že se náhodné i prostonutné z jednoho a téhože stanowiště powažuje, totiž co předmět k poznání daný. Takowým předmětům neboli pojmům we swětě přisluší owšem toliko náhodna jsaucnost. Tím se wšak úplné nutnosti neruší, jen nebudeli z téhož hlediště powažowána. Neboť máli ona dostatečným důwodem a půwodem wšeliké náhodné wěci býti, tehdy se nemůže w pižádné zkušenosti naskýtati, aby podlé swé jsaucnosti nebo podlé swého působení mohla býti zeznána. Následowač nemůže ona ani co díl swěta we swětě (ens intramundanum), aniž co půwod swěta kromě swěta w nějaké řadě projewůw se wyskytnauti. Jest tedy pauze rozumowá jestota, kteráž nikoli na přemyslném, nébrž toliko na skutečném důwodě swé založení má.

# S. 164.

Powažujíce swět za poznatný předmět widíme w něm toliko úhrnek projewů, w kterých, budte ony w jakýchkoli seřaděny třídách, pro naši wázanost ku prostoře a času nižádné úplné dostatečnosti nenalézáme. Prostowzatost nebo nepodmíněnost jest toliko wida nepoznané něcoty, kteraužto hledati rozumu uloženo jest jakožto záhadu; a kteráž sice snahu skumnau i wýkonnau pobízí, ale u wěk wýstihu zdálena zůstane.

1. Pozorujemeli swét z dotčeného hlediště, seznáme marnost oněch přesažitých otázek, které se w ohledu na swět nawrhují; u p. '

Jestli wice swětů kromě jednoho? (pluralismus cosmologicus) a jestli tento swět nejlepší? (optimismus cosmologicus).

Co do prwní otázky může se rozebrati w tyto smysly. Jestli kromě naší země, jež také někdy swětem sluje, ještě podobných těles, a zdali mimo saustawu sluneční, ku kteréž země se počítá, anebo mimo tu, ku kteréž slunce se počítá (cesta nebeská), ještě jiné těm podobné saustawy bytují? Tuto otázku owšem přírodnictwi sobě klade, a bez rozpaku přiswědčuje. oné otázky může býti tento: Jsauli w nekonečné prostoře, jakau si předstawujeme, ještě jiné saustawy swětůw od sebe neodwislé umístěny, z nichž každá jen pro sebe celek projewůw zawírá, a jalowau mezerau od druhých se laučí? Poněwadž k ohraničení takowých shledatelných swětůw by pustá prostora slaužila, a pustá prázdná prostora není připustitelna, tedy se záporně odpowida na tuto otazku, a spolu za wěrno klade, že nejzdálenější tělesa a swětůw saustawy s naší saustawau se spojují, a s ní celek twoří, ač celkosti této nám wystihnauti nelze.

Co do druhé otázky, bez odporu bude swět tento jakožto jediný, tak také nejlepší, jelikož s jiným lepším srownán býti nemůže. Chtělliby kdo twrditi, že mimo swět tento mnoho jiných swětůw možno bylo, z nichžto swěta twůrce tento nejlepší obral, twrdil by bez možného důkazu, wyšed z okresu swého poznání.

2. Swět co úhrnek předmětůw zákonně spojených a podáwaných možné zkušenosti sluje príroda we hmotném smyslu. To, co nenáleží k oněm předmětům, jest kromě přírody neb nadprírodno. Co se řídí zákonem pří-

rody, sluje přírodný děj (eventus naturalis). Následek těchto dějůw sluj bih přirozeny, a stejnodobnost těchto následkůw pořádek přirozem. Co od toho pořádku se odchyluje, jest neobyčejno, a když se zákonům přirozeným protiwi, neprirozeno; nadprirozeno neb nadprirodno pak, když něco příčinau nad přírodu wznešenau způsobeno saudí-Nadpřírodný děj sluje též diwem neb zázrakem (miraculum rigorosum), neboť w širším smyslu nadpřirozená příhoda diwem sluje. Možnosti zázrakůw nelze popírati, aniž bez opowáżliwosti bude w některé skutečnosti zázrakůw kladení a hájení. Hajič skutečného zázraku měj dostatečný důkaz dějeprawný (historicus) o tom ději podlé wšech okoličností, a za druhé filosofický důkaz, že projew takowý nižádnau (známau i neznámau) mocí přírody dle zákonůw přirozených nemohl býti způsoben. Jest to tedy rozumu prawidlo snažícího se ku poznání, aby cestau přirozeného wýkladu sobě příběhy swěta wyswětlowal, ač nezamítaje toho, co se tudy wyswětliti nedá.

# III. Hlawa.

Metafysicka theologie čili panhorozumowe bohosloul.

# S. 165.

Pauhorozumowe bohoslowi jest wěda neobmezené nadsmyslné jestoty, Boha, čerpaná ze zásad rozumowych. Rozeznawa se od bohoslowi sadného (positivus), jež Boha zjewením poznati se snaží; i též od mrawného bohoslowi (theologia moralis neb ethicotheologia) naležející k wýkonné filosofii. Jindy také metafysické bohoslowi nazywawali bohoslowim přirozeným (theologia naturalis).

# S. 166.

Rozum přemyslný dospěw we swém swětoslowném skaumání ku pojmu nepodmíněné nutnosti, slučuje s ním

welmi sausledně také pojem nejwyšší dokonalosti, nemoha onu pauhotu nikterak zasnaubiti s nějakau wadau nebo nedostatkem. Z toho se udáwá pojem naprosto nutný a wýbor wší dokonalosti, anebo pojem o jestotě nejdokonalejší, kteráž důwod swé jsaucnosti w sobě zawírá, jsauci neodwislau od jiných podstat, nebrž jsauci půwodem bytí i ostání wšeho míra, a tudy i twůrce i ochrance a spolu mrawní swěta ředitel, a jiným slowem Bůh, jakoby řekl prabyt (ens originarium), jestota wšech jestot (ens entium perfectissimum et realissimum), zmisobená widina (objectivirte Idee, ens ideae adaequatum).

### S. 167.

Na tuto jestotučiní přemyslný rozum troje wztahowání.

- 1. Jestliž takowá jestota?
- 2. Jaké má ona wlastnosti do sebe?
- 3. Co působila a působí ona podlé těchto wlastností?

Na těchto záhadách se zakládá metafysického bohoslowí rozwržení w nauku o *jsaucnosti* (excistentia divina), o wlastnostech božích (attributa divina) a konečně o skutcích božích (de operibus divinis).

## S. 168.

Metafysické bohoslowí snažící se odpowídati k oněm otázkám, buď ono po straně nadpřirozenstwí (supernaturalismus), ježto se ke zjewení wyššímu odwoláwá, anebo postraně přirozenstwí (naturalismus), ježto přirozenau cestau pauhého rozumu hodlá známosti o Bohu nabyti, žádá za podporu swým důkazům:

1. Úprawu swědomí odchowáním, aby w tomto hlase rozumu se mohlo wzbuditi ozwání hlásající tu nadwšemír-

nau podstatu;

2. Uznaní wýroku činěného swedomím, t. wíru. Neboť uznaw jednau tento wýrok, již ho nepokládám za swůj wýmyslek, nébrž za nadání, jsa weden, abych poznal toho dárce samého.

### · S. 169.

Aby se wýrok našeho awědomí k pojmům rozumu připojil, hleděli odedáwna mudrolibní myslitelé nalézti cestu, obrawše k tomu cíli následujících čtwero důkazů, a sice:

1. Důkaz bytoslovný (ontologicus), w němž se dowozuje z pauhých pojmůw domyslně bytost nejpodstatnější jestoty.

2. Důkaz swětoslowný (cosmologicus), jenž důwody

swé z náhodnosti swěta čerpá.

3. Důkaz účeloslowný (teleologicus) aneb důkaz odwozowaný z účelnosti, zjewující se we wšech částkách swěta.

4. Důkaz dějeprawný (historicus), jenž se prowodí příkladem wšech národů srownáwajících se w poctě k jestotě nejwyšší.

Třetí důkaz nazýwá se jinak také přírodobohoslowný (physicotheologicus), a odlaučené wědění jeho přírodné bohoslowi (physicotheologia), kteréž opět w hwezdne (astrotheologia), rybne (ichthyotheologia), hromne (brontotheologia) bohoslowi a t. d. rozwrhnauti se dá; jelikož w tom ohledu každá částka přírody se uwažowati může. snadnějšího přehledu těchto čtwero důkazůw we spojení s oním nadpřírodným dají se takto sestawiti.

- I. Důkaz nadpřírodný, t. zjewením.
- II. Důkaz přírodný, t. odlučně od zjewení:
- 1) Z domyslu čili z pauhých pojmůw, bytoslowný neboli pauhorozumowý (a priori).

2) Z přezwědu čili ze zkušenosti (a posteriori).

- a) We swazku s oněmi pojmy neboli zkusnorozu-mowy.
- o) S odwoláním ke zkusitelným wěcem, an se jich náhodnost powažuje, swětoslowný.
- β) S odwoláním ke zkusitelným určitým wěcem, an se jich účelnost poważuje, účeloslowný aneb přírodobohoslowny,
- b) Bez swazku s oněmi pojmy, jakožto pauhá zkušenost, dějeprawný.

Že ale wíra w Boha neb nábožné přeswědčení o bytu nejwyššího půwoda w mrawném swětě sama od sebe se zachowáwá, nebywši podrobena domnělým důkazám jsaucnosti Boží, aniž jimi zplozena, tedy mohau tito důkazowé bez ujmy a úrazw oné wíry směle wáženy a sauzeny býti. Neboť dejme tomu, že by jich nebylo s to; aby zdůwodili dostatečně ono přeswědčení, neutrpíť toto naše přeswědčení nižádné khony, ale spíše bude ochráněno před mamem a klamem úskočné popírawosti.

4. 1. 15. 170. We re set to cheek

Bytoslowaj důkaz jest w tomto rozsudku sestawen. Pojem o Bohu anebo předstawa o nejwyšší a nejdokonaj lejší bytosti nezawírá w sobě rozporu nižádného: tedy jest takowá bytost možna. Že ale jsaucnost, také k dokonalostem náleží, které wedlé onoho pojmu Bohu přislušejí, ten dy by rozpor wznikl, kdybychom Bohu jsaucnost odepřeli. Následowně jest takowá bytost skutečna, poněwadž jest možna, t. její jsaucnost jest nutna.

Tento důkaz poprwé Ansolm, filosof apglický, asi takto pronest. Člowěk jest mnahých wěcí žádostiw, protože se mu dobré byti zdají. Tyto weci pak jsau w ohledu na swau wyteonost a na swe jakosti welmi rozličny; jistě ale bude něco, čím se wšecky, odobřují, t. ještě bude něco, co jest samo sebau dobro, a co teprwa jiným wěcem na dobrotu pomáhá; - a to jest dobro nejwyšší. A tak jako jis stě jest něco dobro samo sebau, bude také weliko samo sebau, jsauc weliko w každém ohledu, ano i nejwětší, ne pak w ohledu na prostoru jako těleso, nébrž w ohledu na dobrotu, dokonalost a dûstojnost, jako jest maudrost; a tato bytost, která spolu nejwětší a nejlepší jest, bude bytostí nejwyšší, a posledním půwodem netoliko wšeho dobra, ale i wšeho bytu, nebo wšeliká bytost jest buď skrze něco nebo skrze nic. To poslední není myslitelno. Wšecko bude tedy skrze něco, a to něco bude aneb jedno aneb mnohé; jestli poslédní, tehdá wztahuje se mnohé k jednomu, skrze které jest, a w tom případku jest wšecko skrze jedno. Anebu w každé jednotliwé w mnobém jest akrze sebe, die kteréž případnosti bude w každém jednotliwém mocnost skrze sebe bytowati, a tím opět bytuje wšecko skrze jedno. Pak i třetí případ nenř myslitelen, w němž by jedno aneb prwotno od podřízeného a podmíněného swau jsaucnost dosáhlo. Jest tedy bytost, ježto, nepošedši od nikoho, půwodem jest wšemu, dokonalejší nade wše, což jiným způsobeno; a tato jest bytost nejpodstatnější, nejwýtečnější, nejwyšší a nejwýbornější, kteréž jsaucnost rowně tak přistojí, jako swětlu záření.

Tento důkaz se zakládá na pojmu nejdokonalejší bytosti, kterýž Anselm přijímá za nutný a prwobytný pojem rozumu, poněwadž konečnost wšech wěcí se k nezkonalé bytosti odwoláwá.

Kartesius užíwaje toho důkazu, podjal se při něm proměny, že místo nutnosti wystawil nekonečnost, a nejdokonalejší bytost, tak že se od tohoto podstatně liší, ale s oním předešlým se srownáwa.

Namítáno býwá proti bytoslownému důkazu toto. Bytoslowný důkaz nenadsílá si nic jiného nežli skutečnost konečných wěcí, a pojem odtud získaný jest pojem nejpodstatnější bytosti, která důwod možnosti pro wšecky ohramičené wěci w sobě zawírá, a sama sebau nutna jest. Kterak ale Bůh tuto ohraničenost zpořádal, zdali wolnočinně swět utwořil a jemu cílení jaké wytkl, nedá se bytoslowným důkazem nikterak určiti. Bůh jest tímto důkazem owšem bytost nejpodstatnější, sebau nutná, ale ještě není bytost zosobená.

Kartesius položil jsaucnost mezi dokonalosti, a uzawřel, že ona jakožto wlastnost Bohu přináleží. Než jsaucnost není dokonalostí, nébrž toliko to, bez čehož nižádné dokonalosti není. Tomu, čehož není, nemůže se přisauditi ani dokonalost ani nedokonalost.

Když se zawirá: Nejpodstatnější bytost jest možná: tehdy jest i skutečná; patrné se rozsudkem přeskakuje z možnosti na skutečnost, což nelogické a nerozsudné jest.

Když zawiram: Nejpodstatnější wěci nemohu jinak mysliti, leda spřídawkem putnosti, a tudy i jsaucnosti, teh-

dy bytuje ona i kromě mé myslí; wywodím z náwěstí wíce nežli se wywoditi dá, nebo z toho nic jiného nonásleduje, než že ta wěc w mé mysli si místo osobila.

Konečně zásada, že zřetelná předstawa neb pojem má býti sudidlem prawého, jest křiwa; neboť se klamáwají lidé, domníwajíce ac, zčetelné předstawení míti o wčeboh.

Spinoza se podjal saustawy, mající w čele pauhau isaucnost, totiž wšudypřítomnost, neproměnnost, skutečnost, kteráž nikdy není wlastností jinému, nébrž majíc wšecko jiné za wlastnost swau. Tuto jedinau wšeniístnau nekonečnau bytost jmenuje podstatu nebo bohstwi. Pos dlé Spinozy jest tedy božstwí a příroda jediná a ta podstata wládnaucí nekonečným rozsahem a nekonečným myšlením. Wšecky wěci stwořené nejsau než měny (modificatio, Nuance) nekonečného rozsahu a nekonečného myšlení, ježto obě w Bohu snaté jedno a tože jsau a nerozlučnau jednotu působí. Od wěku jsau wšecky jednotliwé: wěci w Bohu směstnány a z něho w nekonečnost podléswé wnitřní nutnosti wycházejí. Rozum a wůle jsau měry nekonečné mysli, pokoj a hnutí jsau: měry nekonečného rozsahu. 10 1 11 11 11 11

Spinoza snažil se zdůwoditi domnění swé o pauhém bytí, božstwí nazwaném, tímto rozsuzowáním. Jsaucnost bude míti wěc, při které není důwodu, aby se jí nejsaucnost přisauditi mohla. Neníli možno udati důwodu, za kterým by nejsaucnost Boha následowala, tehdy nutná jest jsaucnost jeho. Byloliby takowého důwodu, bylby bulito w přirozenosti Boha anebo kromě ní, t. w pudstatě jiné přirozenosti; bylaliby podstata téže přirozenosti, užby byla jsaucnost Boží uhájená, podstata ale jiné přirozenosti nesauwiselaby s Bohem a nemohlaby jsaucnost jeho asi se stanowiti ani rušiti. Když tedy onen důwod nemůže býti kromě Boha, muselby, jestliby božstwí býti nemělo, na přirozenosti boží ležeti, a tudy rozpor s nedůwodem zploditi, čehož o bytosti prostonutné a nejwýš dokonalé mysliti se nedá.

Námitka: zřejmě se widí, že Spinozowa saustawa ke wšeboženstwí (pantheismus) se kloní, jež we swé sauslednosti s osudowěrstwím (fatalismus) se snaubí a wolnosti člowěka

odsuruje. Ke Spinozowu božstwi lne weškera příroda, člowěk i wéci shledatelné, jest tedy Bůh půwodem dobrého i zlého, prawdy i bludu, což i po pojmu Spinozowě s pronešenau předstawau o nejdokonalejší bytosti se nesrownáwá. Ostatně klade Spinoza sadu, že božstwí wnitřní nutností bytuje, a jelikož wšecko we swětě pauhau měrau božstwí jest, tedy nemůže nižádného důwodu podlé onoho přípustku domysliti se, kterýby kromě Boha se nalézal, a z něhožby nejsaucnost božstwí se wyslediti dala.

Spinoza uděluje také podlé prawidel Kartesia swému nadeslanému prostonutnému bytu wšecky wlastnosti wšewěcné jestoty a spolu také skutečnost.

# S. 171.

Důkaz swětoslowný wodí se takto. Zkušenost učí, že wšecky wědy we swětě ustawičným proměnám, co do swéle stawu, podrobeny a tudy náhodny jsau. Jedno wzniká, druhé zaniká. Kdykoliw náhodná wěc wznikne a bytuje, wezdy musí též prostonutná wěc bytowati, protože nelze, aby wšeliká jestota náhodná byla, nébrž cosi také bytuje, kteréž dostatečný důwod netoliko swé wlastní, ale i ostatní jsaucnosti w sobě obsahuje, jelikožby nikde postačitelného důwodu k jsaucnosti nebylo. Prostonutná bytost bude nejwyšší dokonalostí, jelikožby se nedalo pochopiti, kterak důwod swé wlastní a jinobytné jsaucnosti obsahowati může. Jest tedy nejwyšší bytost čili božstwí newyhnutelné.

Smysl náhodného wztabuje se k náhodnosti hmoty, ježto důwodu swé jsaucnosti nemající w sobě není příčinau, že jest neb bytuje, nébrž že její nebytí rowně tak za možno se powažuje jako její bytí, a w tom leží náhodnost, která rerum contingentia a důkaz sám argumentum a contingentia mundi slowe.

Námitka 1. Tento důkaz swětoslowný není než úkrytek bytoslowného. Nebo pod zástěrau zkušenosti wluzuje se pojem prostonutné bytosti a otázka, co o takowé bytosti dále se dá mysliti.

2. Nadesílá se a prohlašuje bytost nejdokonalejší, že totiž každá prostonutná bytost také nejdokonalejší bude. Jestli tato sada prawá, dá se aspoň s umalenau kolikostí obrátiti a také říci. Některé nejdokonalejší bytosti jsau bytosti prostonutné. Že ale nižádná bytost před druhau prostonutnosti jako nějakým nádawkem dosáhnauti nemohla, jelikož tato po zadu omeškaná méně dokonaláby byla, tedyby se i prostým obrácením říci mohlo: Každá nejdokonalejší bytost jest spolu také prostonutná bytost. Tím způsobem by se z pauhého pojmu o takowé bytosti na její jsaucnost zawíralo, jakžto w bytoslowném důkazu křiwosudně se děje. Tak wráworá i tento důkaz jako prwní.

- 3. W tomto důkazu se zákon příčínnosti, jenž we předmětech zkusitelných swau platnost má, k wěcem přesažitým zawléká, a snažně pátrá po prostonumé bytostí tam, kde ji mezi předměty není najíti.
- 4. Konečně klame rozum sám sebe, mysle, že celkost wšech proměnných a náhodných wěcí pojal tím, an přetnuw pořadí podminek o swé ujmě nepodmíněnau bytost si sází a myslí. Neboť prostonutná jsaucnost jest nepochopitelná, a tím samým ničeho se nepochopuje, když se z ní jsaucnost náhodná wyswětliti hodlá.

Škola Wolfo-Leibnicowa dokazowala jsaucnost boží ne tak z náhodného swěta, jako spíše z náhodnosti člowěckého bytí asi takto. Moje wlastní bytí jest náhodno; jak zkušenost učí, nejsem skutečně, jelikož mohu myšlen byti, sicebych byl nuten. Moje jsaucnost nenásleduje z blízkých a nenásleduje ze zdálených příčin w oboru pocitelném, jelikož w něm co we wěci náhodné nižádný postačitelný důwod se neshledáwá. Ale wšak zapříti se nedá, že jsem skutečně; tedy já co podmět sady budu se jsaucností co přísudkem myšlen. Důwod toboto spětí nemůže w obsaze pojmu ležeti, sicebych wěky a bez proměny býti musil, isa swé proměnnosti dosti sobě powědom. Neležíli ale důwod mého bytí w myslitelnosti podmětu, tehdy bude ležeti w jeho podstatě a sice w pauhé nebo potažné dokonalosti. Že pauhé dokonalosti nemám, wím; tedy musí on w potažné dokonalosti ležeti, a sice w tom způsobu, podlé kterého jsem ja w jistých případcích a w jistém pořadě wěcí wýborem se státi mohl. Než potažná ta wýbornost náhodné jestoty nemůže nižádnau jinau měrau důwod její jsaucností obsahowati, leda se připustí swobodná příčina, ježto wýbornost tu prwé uznala, zchwálila, a za tím podmětem we skutečnost uwedla. Tato swobodná příčina fiž nemůže býti náhodná, nébrž dlužna býti nutná, a její předmětná jsaucnost nemůže býti laučena od swé myslitelnosti. Tato prostonutná jestota bude míti wšecky dokonalosti do sebe, mezi nimi i jsaucnost.

Mendelssohn podáwá swůj důkaz tímto způsobem. Netoliko možné wěci co možné, ale i skutečné co skutečné býwají od myslící jestoty myšleny; neboť každý možný pojem býwá jakožto pomysl od myslící jestoty myšlen, protož bude miti aspoň jsaucnost myslnau, t. bude prawý pojem myslící jestoty. Ale i skutečnost musí od některé jestoty co prawda poznána a pochopena býti, máli slauti prawdiwau. K wěci musí se hoditi pojem, každý předmět musí se w podmětu wyobraziti; jsau ale příčiny a znaky, ježto k bytosti a skutečnosti některého předmětu přináležejí, tak nezčíslny, že ani já ani jiná konečná jestota, ani wšecky konečné jestoty pospolu jich zřetelně pojmauti nemohau. Zádná možnost nemůže od náhodné jestoty w nejwyšším stupni poznaní jakožto možná, žádná skutečnost nejdokonaleji jakožto skutečná myšlena býti. Třeba jest tedy myslící jestoty nejwyššího rozumu, ježtoby úhrnek wšech možností a úhrnek wšech skutečností jakožto skutečný přemyslila, slowem jestoty takowé, kteráby úhrnek a swazek wší prawdy u nejwyšším rozwití co nejzřetelněji a nejobšírněji myslila, a ta jestota jest Bůh.

Námítka 1. Že wšecko skutečné spolu i myslitelno jest, s nadeslaním myslící jestoty, nedá se popírati, ale možnost od myslitelnosti se rozeznáwá. Možno sluje to, co pod jistau podminkau námi kdesí poznáno býti může; k myslitelnosti pak náleží, aby předmětní přísudkowé wespolek se nerušílí, k tomu wšemu potřebí jest, aby myslící jestota k nějakému předmětu se odnesla, při mnohých pak takowé odnešení se nestalo, z čehož následuje, že mnoho předmětů jest, jichžto možnost a skutečnost ještě nižádnau myslící jestotau poznáno nebylo.

2. Ačby ostatně wšecky sady se připustily, jednak neplyne z nich božstwí jakožto žídlo wšeho bytí a wšeho.

### S. 172.

Není od místa důkaz dušeslovný, jenžto jsaucnost Boha takto hájí. Cožkoli bytuje, má nějaký půwod swého bytí; člowěk bytuje, ale nebytuje toliko tělesně a žiwočišně, nébrž i dušewně. To, co bytuje, má swůj půwod budto w sobě nebo kromě sebe. Člowěk wyskaumaw sebe, že půwodu swého w sobě hledati nemůže, kromě sebe hledati jej musí. To, co nedokonalé jest, nemůže býti půwodem dokonalému. Že ale bezrozumná a bezwolná příroda u přirownání ke člowěku, jestotě rozumné, jest práwě jakási nedokonalost, nemůže ona tedy, byť i půwodstwí w ohledu na tělo jí se nepopíralo, w ohledu na jeho duši půwodens býti.

Člowěk jakožto rozumná jestota, kteráž postačitelný půwod a důwod dlužna jest míti, dosáhl swé jsaucnosti od toho tworce, který jsa wznešen nad bezwolnau a bezumnau přírodu, člowěka, totiž duši člowěckau, stwořil a Bohem sluje.

- Námitka 1. Tento důkaz blawně se swětoslowným se jednotí; neboť prawda owšem, že člowěk si sám půwodem býti nemohl, a i to, co sadami ostředními dowoditi se bledělo, že Bůh mi jest půwodem. Ale nesrownale stojí podlětoho rozwodu člowěk w příčinné řadě s Bohem, tau numau bytující podstatau, co náhodná jestota. Wedl se tedy důkaz na wzor swětoslowného.
- 2. Pak se rozumuje sadau, že nedokonalost nemůže byti důwodem jestotě dokonalé. Ta sada jest dwojsmyslna; nebo budeli slowem dokonalost rozuměna, tehdy jest sada důwodná, jestli s ním spojen smysl potažné dokonalosti, tehdá newidí se příčiny, pročby takowá dokonalost w dokonalosti menší anebo w nedokonalosti půwod swůj míti nemohla.

### S. 173.

Jiná míra důwodně wywinauti widu a uznání Boha jest zaujata w důkazu, který slowe přírodobohoslovný (physicotheologicus neb physicoteleologicus) a swé důwody rozstawuje takto. Obezřewše bedliwě swět tento a uwážiwše rozmyslně zpořádání jeho, nalézame w jednotliwých částkách swěta tolik podiwné sličnosti, pořádku a účelnosti, že nelze jinak než z této částečné účelnosti a zpráwnosti zawírati o zpráwnosti a účelnosti swěta weškerého. účelnost a zpráwnost nebylaby myslitelna, nemohaucí ze swěta sama wycházeti, kdyby rozum zákonodárný a wůle jíčely wytýkající a zpráwu wedaucí myšlena nebyla. We swětě pak skutečně se zhledáwá a uznati musí zpráwnost, pořádek a rozpoložení, z čehož následuje, že kromě swěta práwě tak jistotně rozum účely wytknuwší, pořádek a rozwrhy obmysliwší a wůle bytowati musí, jakž jistotně ta zpráwnost we swětě se zeznáwá; a tento rozum a wůli přičítáme jestotě nazwané Bohem, kteráž pro ohromnau welikost swěta opatřena jest wlastnostmi wšemoci a wšemaudrosti.

Namitka 1. Tento důkaz krádí cestau wyčtu, probíraje poměr wěci spojených wzajemnau příčinností a posuzuje nezkončenau celost, uzawíraje z účelnosti w jednotliwých wěcech se nalezající na účelnost powšechnau. Wýčet tento není wšak úplný za důwodem, že obzor člowěka jest na krátko sahající úžina poskytující toliko k wíře podobnost.

2. Ba i proti jednotliwé účelnosti powstáwá z hlediště zkusitelného wšeliká pochybnost. Mohlibychom se pozastawiti, widauce, an dobročinná uzpořádání přirozenými nehodami mařena býwají, an uwedené dobré a prawda s překážkami a nesnázemi neprospěšně wálčíwá; widauce, an nejšlechetnější lidé natiský zklíčení bez obrany hynau, ač wýrok rozumu ubezpečuje, že ctnost s blahostí se zasnubowati má. Owšem dalo by se druhostranně říci; že tyto zmatky nejsau pořádku wšemírowému na ujmu, wšak kdo tak sauditi umí, ten již zpráwu a řízení boží před očima

maje w Boha wěří, an oním důkazem se jsaucnost Boha teprw wyslediti měla.

- 3. Tento důkaz jest pojat obdobně z nějakého uměleckého stroje, jehož uzpořádání chwálu maudrého půwodce hláše. Podlé toho by Bůh jako každý řemeslný strůjce k látce byl odkázán a nemohlby slauti swěta twůrce, alebrš pořádatel jeho, cozby nepostačowalo k úmyslu tohoto důkazu, jenž dowoditi usiluje jsaucnost prabytného Boha.
- 4. Než ani pauhým rozjemem přírody nelze dospěti k pojmu swrchowané bytosti a swatosti, nebrž toliko nachýlení se děje k nadsmyslné stránce člowěka, k rozumu a wolnosti.
- 5. Konečně může se *přírodobohoslovný důkaz* powažowatí jako zjinačený swětoslowný; jelikož se w něm newychází od náhodnosti wůbec, nébrž toliko ode zwláštního způsobu náhodnosti.

Ačkoli tento důkaz, jakož z uwedeného o něm posudku wyswitá, wšem potřebám sbíhajícím se k dowozowání wšestranně platnému úplně newyhowí, jednak hodí se wýborně, aby wíru w Boha, jestli ujata, w lidech upewnil. Wěčina z lidí není k tomu, aby w odtahu myslila, a w ohradě metafysiky duchowně se ohlédala, ale snadno dospěje k nějaké známosti přírody a dowede si uwědomiti její pořádek a sličnost. Důkaz přírodobohoslowný moha se snadno upotřebiti k wýkomećnu žiwotu a k mrawnému obcowání člowěka, jsa wedlé swého prostonárodního wyjádření každému zrozumitelen, předčí nad důkaz bytoslowný a swětoslowný.

Potom hodí se welmi dobře při wychowání mládeže, která se již podlé swé náklonnosti s pořádkem, zpráwností a sličností přírody ráda ohírá. Také prospíwá k powzbuzení nábožných citů, nebo člowěk mrawného smýšlení rozněcuje se k pobožnosti a bohomyslné modlitbě, kdy zpráwnost a sličnost swěta byl zeznal.

### S. 174.

Kant podáwá w knize (Kritik der reinen Vernunft) tento důkaz takto. Nalézáme w sobě, a mnohem wíce w pojmu rozumné a wůlí nadané jestoty wůbec, také mrawnau účelnost, podlé kteréž člowěk sobě mrawné záměry ukládá a jimi w přírodě ke konečnému účelu prohlíží. Otážka tu wzniká, smíli se kromě swěta wrchní půwod wyhledáwati, aby se příroda i w ohledu na naše wnitřní, mrawné zákonodárstwí za účelnau pronésti mohla. Powážímeli bytnost wěcí co náhodnau, totiž w sobě půwodu swého nemající, tehdy můžeme se tázati: která jest to swrchowaná wznik dáwající příčina, nebo jaký jest wrchní poslední cíl její, při čemž se nadesílá, že tato příčina si účel swůj wytknauti umí a pročež rozumná bytost jest.

Stojíť pak, pokročímeli dále w tomto pořádku, newyhnutelná zásada, že máli poslední cíl, jehož rozum z domyslu (a priori) stanowi, platen býti, nikdo jiný jím býti nemůže, leda člowěk mrawným zákonům podrobený. Nebo kdyby záležel swět toliko ze samých bezžiwých, nebo na díle ze žiwých a při tom bezumných jestot, tehdyby jsaucnost takowého swěta neměla nižádné ceny do sebe, poněwadżby nebylo jestoty cenu ani na mále pochopujíci. Bylyliby pak rozumné jestoty, kteréby cenu wěcí jen poměrem pitrody k swému blahu uwažowaly, a nemohauce si samočinně tu cenu o swé swobodě wydobyti, byloby bytí takowých jestot we swětě bezúčelno, a we swětě byliby sice účelowé potežní, níkoli wšak cíl jaký konečný neboli poslední. Mrawné zákony ale ukládají rozumu cosi bez wýminky za účel, práwě tak, jakž toho pojem o posledním účelu potřebuje.

Úsobná podminka, za kterau si člowěk pod oněmi zákony účel stanowí, jest blaženost, protož jest nejwyšší we swětě možné: a co na nás jest, jakožto úsobný poslední cíl rozmnožitelné přirozené dobro, blaženost, pod zámluwau duchowní hodnosti, a podrobení se zákonům mrawným.

Než mezi úsobným a wysobným nebo mezi podmětným a předmětným cílem posledním swěta nebyloby žádného spojení, kdybychom mrawný půwod swěta nepřijali, kterýby nám podlé zákonů mrawných wysobný cíl uložil a úsobný cíl uskutečnil. Tato jestota sluje Bůh: tedy jest Bůh.

Námitka. Tento důkaz jest dosti sausleden, toliko mu wadí, že se dwa poslední cílowé sázejí, kteří, jestli rozliční jsau smyslem swým a nejsauli wespolek podřaděni, platnost cílu tratí; jsauli ale podřaděni, wlastně toliko jeden z nich jest, jejž co poslední saditi lze. Ostatně by Boha stáwalo toliko dle časné blaženosti člowěcké.

## S. 175.

Dějeprawný důkaz pro jsaucnost Boha býwá čerpán z nadeslané záwěrky, že to, w čem wšickni lidé we wšech wěcech stejnomyslnost ukázali, prawdiwé býti musí. wadž tedy u wšech téměř lidí a národůw přeswědčenost o jsaucnosti Boha se nalézala i nalézá, kdykoli podosáhli dostí nízký stupeň duchowního rozwití, tak že menší částka těch, u kterých ono přeswědčení se neuhostilo, ani zmínky ne-Nemůže tedy toto jednohlasné přeswědčení se wyhlasiti za nějaký předsudek, neboť předsudkowé stojí pod zpráwau rozumu, a kdyžby rozum usedlejší dospělosti nabyl, musilby předsudek klesnauti. Musíť tedy základ této stejnomyslnosti swé rodiště míti w člowěku, jakožto tworu rozumem nadaném. Jest tedy Bůh, jelikož powšechná přeswědčénost o jeho bytí u wšech národůw panuje. Sem náleží, co pronesl Cicero (99. Tusc. L. I. c. 1).

Námitka 1. Důkaz dějeprawný nedá se sice pobořiti ukázáním k některým lidem a národům, u nichž nižádné stopy nábožnosti, aniž jakého zdání o božstwu se nenalézá, jelikož počet národůw bohoctiwých přewahu drží, aniž tím, že mnozí národowé ze tak božstwu, jako spíše wyšším nadlidským jestotám se klanějí, protože obyčejně mezi mnohými swými bohy wždy některému přednost před jinými udělují, a od národůw newywázlých z wazeb surowosti čistá widina božstwa se očekáwati nedá; jednak slabost onoho důkazu leží spíše w tom, že jsaucnost Boha se nedá wůbec zdůwoditi na cestě dějeprawné, jelikož důkaz o předmětu nepojímatelném jest sám w sobě nedospělý.

- 2. Stejnomyslnost w lidu nebýwá wezdy na neomylné prawdě založena. Panowalyť bludy po tisíciletích w národech a stály u nich we wážnosti, kteréž teprwa pozdějším odkrytím wyswětleny a opraweny byly. Protož nemůže dotčená sada slaužiti za wšeplatný důwod, z něhož by se prawda druhé sady s jistotau odnožiti dala.
- 3. Sazka wněšné jednomyslnosti jest pojata ze zkušenosti, zkušenost ale w důkazu poskytuje toliko k wíře podobnost, nikoli jistotu.

We zkusitelnych wěcech jest těžko se doložiti powšechnosti, jelikož weždy možno jest, že se wyskytne nowá řada podminek nesauhlasných s domnělau powšechností. Jednak wyswitá z onoho dějeprawného důkazu aspoň tolik, že w přirozenosti člowěcké cosi wšeobecně platného musí základem býti, za čímž se wíra w Boha mezi národy tak obecně rozprostranila.

## S. 176.

Tříbiwše skumně uwedené důkazy pro jsaucnost Boží, přišli jsme k uwědomění, že pauhá přemyslnost nepostačuje k důkazům těmto, a tím samým pojem swrchowané jestoty w pauhoskumném ohledu zůstáwá toliko widinau rozumu. Z druhé strany jest ale i patrno, že opak, totiž nejsaucnost Boží, mnohem méně jest dowoditelen, a že zapírání Boha (zapřibožstwí, atheismus) pokaušející se o důkaz nejsaucnosti Boží přemyslný rozum odwážně a marně namáhá. Neboť čím a kterak by mohlo dowoděno býti, že pojem, w němž se nie odbojného nenalézá, nejsa toliko wýmyslek pošáklého mozku, nébrž pojem nutný, co wida rozumu jalowá, prázden wší wěcnosti, nie skutečného a wýsobného po boku swém by míti nemohl.

Bohowèrcům (deistae neb theistae), mezi které se počítají i wšiekni nedoučenci, přijímající božstwí z jakého koli důwodu, protiwuje bohopůrce či zapřiboh (atheista).

Rozdělujíť pak se tito we skumné bohopůrce, jižto pauhým bludem mysli Boha popírají, a uýkomé, kteří zlomyslně Boha popírajíce, w něho newěří, nebo aspoň tak si počínají, jakoby w něho newěřili. Ale tak jako možno

jest, že kdo křiwosudností zaweden božstwí we skumu popírá, ačkoli skutkem uznáwaje, také tak možno, že kdo buda w skutku Boha popůrcem, dle skumné stránky jeho
býwá jeho wyznawatelem. Dále se rozeznáwá mezi bohopůrci zápornými, nemajícími totiž nižádného pojmu o Bohu,
a mezi turdícími, jižto nebytí Boha zřejmě kladau a hájí,
ačkoli by jen tito jména toho zasluhowali, a onino toliko
neznabohy by se jmenowati měli.

### S. 177.

Wystawiwše důkazy hájící jsaucnost Boha, přecházíme k otázce: Co jest Boha mysliti? nebo jaké wlastnosti (attributa) mu přičítati dlužno? — Wlastnosti božské jsau pojmy čili znaky a přísudky potahující se na božstwí co wěc skutečnau. Tyto wlastnosti jsau w Bohu neskončenými dokonalostmi, které toliko swým rozeznáwáním od sebe různíme, an we spolku a přirozenosti božské jedno jsau.

Jest owšem mezi konečným člowěkem a neskončeným božstwem náramná propast, a člowěk hodlaje wytknauti dokonalosti božské, mělby se hroziti a užásati skoku toho, jednak nelze jiným způsobem plnost dokonalostí božských myslí swau pojmauti, leda rozebráním jich w jednotliwé a různé wlastnosti; jenom když se zhostíme hrdého domnění, že jsme swým rozborem a pojmenowáním swrchowanau jestotu rozumně zaujali a wystihli, smíme obmezenosti ku pomoci přispěti rozměšujíce dokonalost w božstwu nerozlučně celistwau w oddělené předstawy.

## S. 178.

Rozeznání mezi wlastnostmi hožskými budiž w pohodě s ponětím wytwořeným o Bohu. Pronesli jsme se o Bohu, nazwawše ho podstatau nadsmyslnau a neohraničenau, a dle toho se odličuje Bůh od přírody swau nadsmyslností a swau neohraničeností neb neskončeností od člowěka. K uwědomění wlastností božských dojdeme, obrátiwše zření k swé wlastní nadsmyslné přirozenosti, jež obraničena jest, a ty wlastnosti, které nám wedlé naší nadsmyslné ohraničené bytnosti přislušejí, na Boha přeneseme,

wypustiwše wšeliké obraničení. Owšem že tau cestau ubíhame w úhonu učlowěčení (anthropomorphismus), činíce Boha obrazem a podobiznau sebe. Než přenášejme toliko ze stránky swé nadsmyslné wlastnosti ze sebe bezmezně na Boha, aby ono učlowěkowání pauhorozumowe bylo, a wystříheime se učlowěčení podlé tělesnosti, které kromě nadsmyslných wlastností, z člowěka wzatých, také nízké wášně, chtíče, ba i tělesné člowěka křehkosti na Boha přenášíwá. Kdykoli se mluwíwá o božských pocitech lásky, útrpnosti a t. d., tehdy se těchto jmen we smyslu obrazowém a přenešeném (symbolicus a tropicus) užíwá; neboť u Boha nemohau místa míti pocitowé, jelikož wšelikau obmezenost w sobě zawírají. Ještě méně smí se Bohu přičítati wášeň a náružiwost, kteráž se rodíwá z nemrawného naší wůle uchýlení, což swrchowané swatosti božské úplně se protiwí a Ostatně není pauhorozumowé učlowěčení žiwotu činnému na škodu, nebo byť ono potřebám rozumu w ohledu na widinu zcela newyhowelo, jednak jiné cesty není, máli se o wlastnostech božských zmínka činiti.

## S. 179.

K historické známosti buďtež uwedena zde wšeliká dělidla, jimiž se wlastnosti božské rozwrhowáwaly, totiž:

- 1) W přírodné a mrawné. Přírodné, když se potahují na podstatu Boží, jakož jest neskončenost, jednota, duchownost, a mrawné, když mrawné dokonalosti wyjadřowaly, jako jest wšewědaucnost, wšemohaucnost, maudrost, sprawedliwost. Než w rozjímání o Bohu newhodný jest oddíl přírodní, neboť pojem přírodnosti na sobě nese znak konečnosti a obmezenosti.
- 2) W prwobytné (primitiva) a odwozené (derivata), kdežto wlastnosti prwní z podstaty wycházející se poznáwají, a druhé jako z nich následující. Toto rozdělení nemůže místa míti, nebo by se připauštělo, že wlastnosti odwozené půwod swůj mají w prwobytných, bez nichž by ničím nebyly, jsauce při tom podmlněny a ohraničeny.
- 3) We wlastnosti působící (operativa neb transeuntia) a zpočíwající (quiescentia, immanentia) a mrawné (moralia).

Prwní projewují působnost Boží we wnějšek, jako jsau um, wšemocnost a jiné, také člowěku, ačkoli w míře nižší ohraničené, přislušející ; od druhých nedá se nižádného skutku jich hodného znáti, nébrž wyjadřují zprosta podstatnost Boží, kteráž wezdy a wšady neproměnná zůstáwá, jakož jest jednosobnost, nesmírnost, wěčnost-Třetí, kteréž z mrawné dokonalosti člowěcké s wypuštěním ohraničenosti na Boka se přenesly, jsau u p. tyto: swrchowaná maudrost, prawdomluwnost, sprawedlnost i swatost a jinė. toliko rozdíl mezi působícími a spočíwajícími. Že toto rozwrzení nepostačuje, jest očito. Mohauli působící i mrawné wlastnosti z částky anebo we skrownější míře konečné rozumné bytosti přináležeti, tehdy není mezi nimi nižádného podstatného rozdílu. Pojmenowání wlastností spočíwajících jest nenáležité pauze proto, že we wnějšek nepůsobí.

- 4) W powecne a dobne. Ale dobnost zawirajíc tak dobře nadsmyslnost jako smyslnost, nemůž na Boha wztažena býti.
- 5) W záporné a kladné (negativa et positiva). Prwní odlučují nedokonalost od Boha, druhé pak dokonalosti kladau a twrdí; u p. nesmírnost, neskončenost jsau záporné, maudrost ale, wšewědaucnost, prawdomluwnost jsau kladné wlastnosti. I toto rozdělení jest nedostatečné, jelikož poznáwání Boha w potahu jednak kladno, jednak záporno jest.

# **§.** 180.

Wyšedše z pojmu o Bohu, nazwawše ho jestotau předčící wšecko podmíněné, jehož jsaucnost wšemu podmíněnému se nadesílá, kteráž důwod sebe samé w sobě zaujímě, můžeme Boha pojmenowati prabytostí. Bůh pak jest také půwodem swěta a jeho zřízením. Z toho dwojího stanowiště možno w úwahu wzíti podrobně dokonalost božskau, když se totiž Bůh rozjímá co prabytost a půwod swěta w pomèru k němu.

### a) Prabytost boži.

### S. 181.

Bůh jsa powažowán jakožto prabytný, nepotřebuje k swému bytowání žádného jiného, nesa wšecky podminky w sobě, jsa tudy i podstatně odlíčen ode wšeho podmíněného a hmotného, a to netoliko měrau, ale i podstatau a cenau. On jest swrchowanost nepodmíněná a nadsmyslná a dá se w dwojím potahu uwažowati, totiž co duch, a k rozeznání od člowěka co duch neskončený.

# S. 182.

#### a) Co duch.

Podlé toho wynikne włastnost božská, která sluje nehmotstwi (immaterialitas), jelikož od duchownosti boži wšeliká hmota i násobnost wylaučena jest. Kdyby nebyl Bůh jednosobný, bylby násobný. Částky, z kterýchby záležel, bylyby buď neskončené nebo konečné. W prwním přípustku mělibychom tolik Bohů co částek, a každá z nich by se rownala celku. Bylyliby ale částky konečné, bylby Bůh, ač neskončený, toliko celkem konečného, což býti nemůže, jelikož počet, jenž sám konečný jest, nic konečného nekonečným učiniti nemůže.

# S. 183.

Z jednosobnosti wyplywa jeho jednost. Jest jen jeden Bůh. Boha jsme uwazili co auhrnek aneb widinu wší dokonalosti. Byloliby wíce Bohů, byloby i mnohých neskončeně dokonalých jestot, což očitě nesmyslné jest.

Ať nedíme o mnoholožstwí (polytheismus), již we dwojbožstwí (dualismus) widíme jedinost boží zawrhowanau, neboť podlé této saustawy přijímají se dwa půwodci we swětě proti sobě wálčící, dobrý a zlý. Proti této saustawě dá se pronésti. Tito půwodcowé buď jsau oba konečni, anebo oba neskončeni, anebo jest jeden konečný a druhý neskončený. W prwní sadě nebylby žádný z nich Bohom, w druhé by každý druh druha rušil, w třetí bylby buď dobrý neskončený, a tehdy druhý půwod zlého pro swau konečnost muselby prwému se podrobiti a zmařen býti, a nebyloby již zloby we swětě, anebo by stalo se na opak, a tehdy zlý půwodce by překonal dobrého a nebyloby dobra na swětě, což owšem proti wší zkušenosti se příčí. W třetí sadě by jen to, co se opowídá za neskončené, bylo Bohem a druhé nic.

# S. 184.

Jednosobnost aneb zápor bytí pospolného a bytí poslaupného, totiž neuprostořenost a neučasněnost, přisluší božstwu. Bůh jest wywýšen nad prostornost i časnost, nejsa podroben ani prostoře ani času, t. on jest ušudy přítomen a wěčen.

Bylliby Bůh podroben času a prostoře, bylby jako jiné předměty smyslům našim dojímatelen, a částky jeho bylyby huď neskončené anebo konečné. W prwní sadě by Bůh byl rowen každé swé části, a každá čásť by byla druhé části rowna a byloby tolik Bohů, kolik částí. W druhé sadě bylby neskončeným úhrnkem konečného. Počet částek bylby buď neskončený nebo konečný. Prwější by bylo nemožno, jelikož každý počet sám sebau jest konečný, w druhé případnosti nebylby Bůh neskončený.

# S. 185.

Powažujíce Boha co ducha uznáwáme na něm z duchownosti plynaucí rozum a wolnost, a netoliko co schopnost, alebrž co w nejwyšší dokonalosti swrchowanau rozumnost a dokonalau wolnost.

Bohu příslušná swrchowaná rozumnost nedá se od jeho jestoty odlaučiti, siceby slaula přídawkem, což se příčí jeho jednosobnosti. Pročež znáním swým proniká swau nejprw podstatu, swau božskau bytost a swé božské působení. Jeho neskončená podstata nemůže nižádnau jinau, leda opět neskončenau znalostí pojata býti.

Bůh ale nepoznáwá toliko swau wlastní bytost, nébrž i wšelikau bytost kromě sebe, t. wšecko konečné. Jelikož pak konečnost se w dobách prostory a času jewí, Bůh ale wznešen jest nad čas a prostoru, tedy poznáwá Bůh wšecky wěci w prostoře a čase. Kdyby Bůh nepoznáwal wšech wěcí přítomných, wšech wěcí minulých, wšech wěcí budaucích, nemohlby zachowatelem a zpráwcem swěta býti.

Bůh poznáwá wěci, jaké jsau a jaké byly, minulé co minulé, budaucí co budaucí, wolné co wolné. Tudy se neskonalým wedením božím wolnost člowěcká neruší, aniž wolnost člowěckau Bůh we swém wědění obmezuje, neboť wědění wolných skutků člowěckých nečiní jich činěnými, nébrž že se wšemi podměty a následky činěny budau, to jest spolu důwodem boží předwědaucností o nich.

Wšecko Bohem předwěděné stane se jistě, než wše podlé swé zwláštní powahy, nutně nutné, wolně wolné.

Wědění boží jest neohraničeno, t. Bohu přisluší wšewědaucnost. Wědění boží není wšak wědění odtahem a přemítáním pořízeno a upostředěno, anobrž wědění jeho jest nepostředno, an wědění upostředěné by nebylo naprosto a neskončeně dokonalé. Wědění boží jest toliko jediným úkonem w poznání, ano netrpí ujmy, aniž může býti zmnoženo, jelikožby dokonalost bytnosti božské některým okamžením buď umalena nebo zwěčšena býwala, což jednak bytnosti boží se příčí, jednak s boží neproměnností bojuje. Z toho též důwodu nelze, aby poznání boží s omylem se potkalo: ono jest neomylno.

Jako nutno jest w Bohu mysliti duchownost, také tak nutno jest w jeho činnosti mysliti samewolnost, a že to podstatně w pojmu wolnosti leží, tedy i tato nejdokonalejší bytosti přislušeti bude, ale opět nikoli jako schopnost obmezená a podobná schopnosti člowěcké, nébrž jako neskončeně působící síla. Tak jako w potahu na poznání Bůh jest nejwyšší rozumnost, také tak w potahu na wůli jest on swrchowaná mocnost, kterauž Bůh

wše kromě sebe, jak a co jemu úhodno, samowládně wykonáwá, nejsa nižádnau jinau mocí od swé wolnočinnosti uchylowan, a sice ne wnitřním nucením, jelikož by přestal býti neodwislau a nepodmíněnau jestotau, ani wněšným, jelikožby buď neskončenost byla řízená konečností, což nesmyslné jest; nebo kdyby wnitřnost wněšností se stanowila, náleželyby wněšné příčiny k podstatě wnitřní a swět by stal se božstwem (pantheismus).

### S. 186.

Wůle boží pronáší se we wněšných skutcích wšemohůtně.

Ačkoli Bohu přislauchá neskončená znalost, jednak nemůže wšecko woliti, co jím poznáno, u p. neprawost.

Z příčiny, že w Bohu se swrchowaná rozumnost a mohútnost jednotí, a my onu jestotu, která jest nadána rozumem a wolností, osobau nazýwáme (na rozdíl od wěci), tedy jest Bůh také osoba, a sice tím podotknutím, že božská osobnost se liší od jednotliwosti, která se přičítá jestotě jednotliwé na čas a prostoru se wztahující.

Bůh nemůže woliti to, což nemožno jest, neboť nemožnost jest toliko podlé potažného pojmu swého co nicota, tedyby se řeklo o Bohu, že má moc učiniti nicotu.

# S. 187.

#### β) Co duch neskončený.

Nadsmyslnost se nenalézá toliko w nadsmyslné podstatě, ale i w nadsmyslném účele. Tedy možno Boha poważowati za nadsmyslný účel s wypuštěním wšeliké ohrazenosti, a tudy jakož neskončeně nadsmyslný účel nebo jakožto widinu dobra, krásy a prawdy. A z tolikerého hlediště dá se o Bohu rozjímati.

1. Nejprwé z hlediště swrchowane dobroty nalézající se w Bohu. Onen záměr, ku kterému zákon rozumu člowěka nachyluje a jemu ukládá, jest w Bohu swrchowaný záměr wšeho konání, a protož dlužno Boha co swrchowané dobro poważowati. Bůh poznáwá swrchowané dobro w celé rozsáhlosti, a pro swau swrchowanau wůli wolí on toto beze wšeho ohraničení. Nazýwáme pak jestotu, která dobro wezdy uznáwá a wolí, swatau, a že toto poznání a wolení wšecky meze přesahuje, nejwýše swatau čili nejswětější.

- 2. Z hlediště swrchowané krásy, která se w Bohu nalézá. Krásau nazýwáme to, co úhrnek dokonalosti w sobě obsahuje. Swrchowanau krásu boží možno toliko podlé obdoby, z dušewné krasy člowěcké wzaté, chapati. Krása duše člowěcké jewí se w tom, kdy žiwot člowěka jest podlé předmětných zákonů člowěcké bytnosti spořádán, kdy totiž si člowěk uložil k widině mrawné dobroty se chylití, swé tělesné chtíče podrobiw pod příkazy rozumu. K tomu jest potřebí, aby člowěk poznal účel swého rozumu a dosti mocen byl uskutečniti tento účel swůj. Jestliže zření k mrawnému stawu swému obrátí, jewí se mu žiwot tak spořádaný, že s oním zákonem sauhlasí a za příčinau takowé sauhlasnosti neúhonným se nachází; w čemž nejsličnější krása duše záleží. Oswědomiw si člowěk tuto spořádanost swau nabýwá utěšené mysli, kterau přirozeným blahoslawenstwim zůweme. Že ale Bůh jest podlé podstatv nejdokonalejší a we wšech stránkách jestota neúhonná, tedy přisluší Bohu pojem swrchowané krásy, o které se nedá mysliti, žeby co zkusitelného do sebe měla. Této swrchowané dokonalosti bude Bůh sobě wědom; protož bude míti také swé blahoslawenstwi, a sice blahoslawenstwi nejwyšši, jelikož dokonalosti jeho ani umaleny ani rozšířeny býti nemohau, a on w každém okamžení swého neskončeného wěku celau míru swého neskončeného blahoslawenstwí najednau požíwá.
- 3. Z hlediště swrchowané prawdy, ježto w Bohu se nalézá. Podlé swé nejwyšší rozumnosti jest uwědomen Bůh o wšech wěcech co nejzřetelněji a nejurčitěji, a jeho poznání jest wšeho omylu prázdno; on wí wšecku prawdu a podlé nejdokonalejší wůle swé nemůže než prawdě chtíti, a jest nanejwýš prawdiwý.

#### b) Bûh w poměru k swětu.

# **§.** 188.

Co jest swět? Swět jest úhrnek wšech konečných jestot. Swět jakožto celek konečného obsahuje dwoje jestoty, totiž rozumné a přírodné. Rozwrhuje se tedy wšeho míra spojitost we dwé: buď se wztahuje na byty rozumné, a tudy spojitost mrawnú; nebo na byty přírodné, a tudy spojitost prírodná (nexus finalis). Jestoty rozumné uwědomují se swým rozumem o swém účelu, a mohau dle wolnočínnosti swé jej uskutečniti. Swědomím rozumných jestot ohlašuje se widina mrawné dobroty, jež má skutečnost do sebe a spolu úlohu blížiti se k ní, ačby nebylo lze dostihnauti jí, s ukázáním na přírodu jakožto postředek toho blížení. Příroda jest tedy účelu konečné rozumné jestoty podrobená. Účel swěta buď pohledáwán toliko w posledním účelu rozumných jestot, totiž w tom, w čem ustanowená jest konečná jestota rozumem nadaná, která jest a bytuje dle sebe, a není postředkem, ale učelem wlastním. W řadě wěcí přírodných slaužíwá, jakože zkušenost učí, druh druhu postředkem pospolného zachowání; není z nich tedy niżádná účelem wlastním, anobrž důwodem druhých jestot, které wedlé sebe stojí w poměru příčiny se skutkem nebo w poměru příčinnosti. Proto bude wesmír w potahu na wsemírowé jestoty, a sice w potahu na jestoty rozumné we spojitosti účelné neb mrawné, a w potahu na jestoty přírodné we spojitosti pričinné (nexus causalis). Že ale přírodné jestoty za postředek na dosažení posledního účelu ohraničeným rozumným jestotám slauží, postředek wezdy účelu se podrobuje, tedy zpráwa wšeho míra přírodná podrobena jest zpráwě wšemírowé a mrawné a stoji w podřízené, ač nutné, spojitosti.

## S. 189.

Tworiti jest tolik co způsobiti jestotu pauhau woli netoliko podlé doby ale i také podlé hmotv, tedy způsobení něčeho z ničeho pauhau wolí, a w tom smyslu dlužno Boha co swėta tworce powažowati. swět (zpaustu konečného) nebyl stwořil, tehdyby půwod swěta se nalézal buďto we swětě samém anebo kromě swěta a Boha, tedy w něčem třetím; w něčem třetím se ale nalézati nemůže, jelikož mezi swětem, totiž zpaustau konečného, a Bohem, jestotau neskončenau nadsmyslnau, nic třetího mysliti se nedá. Leželliby půwod swěta we swětě samém, dlužnoby bylo přijmauti neskončený sestup w řadě příčinné, čehož nemůže připuštěno býti, jelikoż swět konečen jest. Jestli tedy Bůh půwod swěta, tehdy stwořil w čase podlé doby a hmoty tento swět. Kdyby Bůh swěta w čase byl nestwořil, bylby swět wěčný a neskončený, a kdyby od Boha toliko podlé doby byl stworen, tehdyby hmota, nepobywsi nikdy stworením, musila býti od wěčnosti a také neskončená, a tehdá by byli dwa půwodowé, hmota totiž a Bůh. Konečnost s nekonečností buď jest zaroweň anebo jedna druhé podřízena; rowny ale sobě býti nemohau, a majíli druh druhu býti podřízeny, tehdyby bylo buďto neskončené konečnému, což se příčí, anebo konečné neskončenému, totiž hmota božstwu podrobena, coż ukazuje na jediný půwod.

Bylli Bůh twoře dobu hmoty hmotě podroben a powinowán, tehdyby byl i ohraničen; ale každá hraničnost čelí proti bytu božstwí a Bůh by byl toliko swětostrůjce a nikoli swětotwůrce. Bůh tedy stwořil swět i podlé doby i podlé hmoty z ničeho.

Stwoření swěta jest úkon neskončené božské wolnosti nebo jeho neskončené wůle. Nebylliby při wolnosti Bůh, bylby způsobil swět z nutnosti, kterážby byla buď wněžšná, cožby býti nemohlo, jelikož nižádná nebytost by ho ke stwoření přiměti nemohla, a kdyby i také hmoty poskytnuté stáwalo, nemohlaby wliwu na nepodmíněného Boha míti; nebo že byla nutnost wnitřní, tehdyby Bůh byl toliko zwláštní mocí přírodnau, což podobně za jedno býti nemůže, a za druhé nedá se wnitřní nutnost w pohodě s pojmem božstwí neohraničeného udržeti, aniž pak s pojmem

wolnosti člowěcké, jelikožby wšeliké skutky a konání člowěka newyhnutelně w okresu božských skutků se obsahowaly, jakowéž domnění přímo ke wšeboženstwí uwádí.

# **S.** 190.

Proti stwoření swěta z ničeho býwá namítáno:

1. Rozum nepochopuje, kterak něco z ničeho powstati mohlo. Z nicoty opět nicota (ex nihilo fit nihil): pročež jest stwoření swěta z ničeho nemožno.

Tomu buď za odpowěd. Stwoření z ničeho jest sice nepochopno w ohledu na naše poznáwání, ale nikoliw w ohledu na Boha. Wezdy přemnohých wěcí nepochopujeme, jen když nezápasí s rozporem. Pojem pak o stwoření z ničeho nezápasí s nizádným rozporem, ani w ohledu na Boha ani w ohledu na swět; nebo pojem o něčem, což dříwe nebywši nyní bytuje, jest možen a zižádný mu newadí rozpor. Co se týče školastické sady: Ex nihilo fit nihil, dopauštíť ona několiko wýkladů a sice, z mičeho tolik co bez příčiny ničeho se neděje, pak z ničeho jakoby se řeklo bez látky konečnými silami se ničeho neděje; dále, sčítáním nicot a rozmnožewáním nicoty nicotau wywede se nicota. Ačkoli se w těchto případcích praydiwost oné školastické sadě neodpírá, jednak z ní neplyne, že stwoření swěta z ničeho by bylo nemožno. Kdyby se stwoření z ničeho nepřipustilo, museloby se připustiti, že bytující wěci beze wší příčiny powstaly a sebe samy učinily.

2. Jestli stwoření swěta welebnosti božské hodno jest, tehdy stwořil Bůh swět od wěčnosti, poněwadž Bůh twoři to, co za nejlepší uznáwá. Neníli ale ono božské welebnosti hodno, tehdy nemohl Bůh ani w čase swěta stwořiti.

Na to odpowěd. Bůh nemohl ničeho utwořiti, coby naň jakožto nejwelebnějšího neslušelo, tím samým jest od něho stwořený swět na něho příslušné a důstojné dílo. Také jest křiwo mysliti, že Bůh z nutnosti wezdy, co nejlepšího jest, we skutek uwádí.

3. Swět byl od wěčnosti možen, tedy ho mohl též od wěčnosti stwořiti.

Ta propowěd se již poráží tím, že mluwili se o stwoření, mluwí se i o počátku, a to co má počátek, nemůže býti od wěčnosti. Potom nedá se od wžemohúcnosti na swět, ale na opak dá se uzawíratí od swěta na wšemohúcnost boží.

4. Bůh jest neproměnný we swém nejwyšší m zwolení. Byloli uloženo w úmyslu božím stwořiti swět, tehdy od wěčnosti musel se twořiti; nebof stwoření w čase byloby státi se musilo toliko proměnau umínění božího, a pak by se o Bohu twrditi nemohlo, že jest we swém uwolení a skuteích neproměnný.

Jest prawda, že Bůh we swém uwolení a we swém wykonání musí býtí neproměnný; než tato prawda se užíwá na wywedení z falešné záwěrky. Neboť w neproměnnosti boží neleží, aby ku předmětu wěčnému mohla býti obracowána. Ostatně obsahuje w sobě pojem wěčného swěta, jak jsme prwé zhledali, rozpor; ale wůle boží nemůže k ničemu směřowati, coby se spojilo s rozporem.

### S. 191.

O swětotworstwí (cosmogonia) rozličná se zamyslila domnění; dajíť pak se w tato rozmísiti:

1. Podlé starých býwal wytknut do neskončenosti sahající sestup w řadě příčin a jim podřízených působů, w němž se swěta látka netoliko co wěčná ale i od božstwí neodwislá powažowala.

Takowé neskončené pořadí nemůže připuštěno býti, protožeby swětu wěčná neskončená jsaucnost a spolu i neproměnnost přislušela. Ze zkušenosti ale wíme, že we swětě wšecko proměnám podrobeno jest, protož nemůže swět býti ani neproměnný ani neskončeně wěčný.

2. Podlé Demokrita, Epikura a jiných powstal swět sražením nestwořených a nedělitelných částic (Atom), které w neskončené prostoře semo tamo prchaly.

Samo sebau se to domnění zwrací, nebo kterakby tauto náhodnau srážkau a slepením různých takowých částic, jimž jen hmotenstwí přisluší, tolik prawidelnosti a sličnosti powstati moblo, jehož ani nejmaudřejší wystihnauti nemůže? Pak i kterakby srážka hmotných částeček duchowním jewům mohla půwodem býti, jako jest rozum, saudnost, předstawy a pocity?

- 3. Podlé jiných, tuším, powstal swět hmotnau přitažliwostí. Na to dá se odpowědíti. Nebo hmotu přitažliwau Bůh stwořil, a tehdá jest Bůh příčinau swětu, nikoli hmota; nebo ji Bůh nestwořil, a tehdáby byla hmota wěčná, což již nahoře swůj odwod nalezlo.
- 4. Někteří přičítají hmotě wěčnost a nestwořenost, a Bohu toliko wydobení (formatio) hmoty.

Ale i toto domnění bylo již nahoře wywráceno.

5. Elejská stoická škola prohlasila swět za ožiwenau nutnau jestotu Bohem pojmenowanau, z čehož w nowějších časech setkal Spinoza swé wšebožstwí a Šeling za ním swau saustawu obohacenau nowými a nowými nedůslednostmi.

Nedůslednost toho domnění, podlé kteréhož neskončená mysl a neskončená rozsáhlost jedna jest, a wšeliké projewy toliko přítwary božstwa jsau, fiž z toho wykwítá, že se pojem Boha ruší, anby tělem i duchem býti musil, a žeby dobré i zlé božstwu přičítati se musilo, což bojuje proti jeho swatosti a maudrosti, a že konečně toto domnění wede k wíře o předustanowení a osudowěrstwí (determinismus a fatalismus), ruše wolnost člowěckau a platnost mrawných zákonů.

- 6. Jiný zřetel k swětotworstwí bere útočiště k domněnce o wýplywu (emanatio), podlé kterého se swět powažuje za wýplywek božské podstaty. Domněnka tato předstawuje wznik swěta takto. Podstata swěta přebýwala od wěčnosti w božstwí, ona z něho wynikla, jako wyniká swětlo ze swítících tèles, a božskau wůlí připojená wšemu míru. Sstaupenci této domněnky dělí se na dwě strany:
- a) Někteří se domníwají, že podstata swěta přebýwala w božstwí;
- b) Druzí pak twrdí, že jestoty toliko co obrazowé widy w božské podstatě přebýwaly a teprwa, kdy wynikly z božstwa, we skutečné a úplné podstaty se obrátily. Tato domněnka o wýplywu nalezla w nowoplatonské škole w Plotinu a Porfyru swé sstaupence.

Podlé této domněnky byloby připauštěti: a) že buď látka swěta bytostí božskau jest aneb aspoň částkau její, neboby se musila buď celá podstata boží, nebo jen částka z ní, nebo wůbec některá wnitřní wěcnost w částku swěta proměniti. Jsau pak wnitřní wěcnosti božské neskončeny i neproměnny, nemůže tedy neproměnnost w proměnné se přesunauti. b) Této domněnce se protiwí též jednosobnost boží; neboť wnitřní wěcnost boží, wynikši z božstwí, musilaby se od ostatních částek odlaučiti, aby kromě Boha bytowala. Tudyby bylo Bohu takowé wěcnosti míti, které by kromě sebe bytowati mohly, a dle toho bylby Bůh w prawém smyslu násoben.

## S. 102.

Uwáżiwše Boha w poměru se swětem přičítáme jemu wšemohůcnost. Neboť přijímati nám jest, že Bůh wzdělal swět netoliko co do doby, alebrž i co do hmoty pauhau wolí swau z ničeho. Bude tedy nutno mysliti, že swět Bohu podroben a jeho jestota w činnosti a působnosti boží že založena jest. We swé nepodmíněnosti widí se nám Bůh také we swé jestotu swěta podmiňující působnosti dokonale wolen a tudy se swětem a jeho silami w takowém poměru, kterým se podstata božská co nepodmíněná příčinnost a wšemohútenstwí zjewuje.

Budeli poměr působnosti takowý, že i ostatní pospolné moci oddolati nemohau, nazwe se wšemohaucnost. Tento přísudek náleží božstwí, jakožto určitější wyjádření jeho poměru se swětem. Bůh jest wšemohaucí, sluje tolik, jako působnost božská jest se wše to, co její wěčná přirozenost w sobě zawírá neb co chce.

# S. 193.

Ačkoli se wůle boží nedá pautati časem, siceby byla ohraničená, aniž, jak jsme shledali, swětu nepřisluší wěčnost, jednak wznikají předměty, ku kterým se wůle boží wztahuje, w čase takowém a pořádku, w jakém je Bůh od wěčnosti k bytu ustanowil, neboť božská wůle neobsahuje wesmír toliko w přítomnosti, totiž w pořádku tom, w kterém wěci bytují pospolně, anobrž i w tom, w kterém nastupují po sobě (succedo). Tak jako božská maudrost netoliko wesmír, anobrž i wšecky jednotliwé wěci obsahuje a od wěčnosti uwoluje (jim chce). Neboť jako božská wůle co neodwislá od času poważowati se musí, také tak nemůže u wědomění božském býti jaké poslaupnosti nebo proměny, a wšeliké proměny stwořených wěcí dějící se wedlé sebe, anebo w čase nastupující po sobě jsau podlé neproměnné wůle boží od wěku stanoweny, ale w pohodě s přirozeností wěcí wesměs tak, jako s přirozeností rozumných tworů zwláště.

Tímto držením wyhowí se otázce školastiků:

- 1. Zdali Bůh stwořiw swět weň a w něm wíce nepůsobí, jelikož wšeliké stwoření samorodně jednotliwé wěci rozplozuje, čili působnost božská wezdy ještě w jednotnících swé míwá konání? Školastikowé rozeznáwají totiž rozplody (generatio) prwotné (primaria) a potomné (secundaria).
- 2. Někteří rozeznáwají wšeobecnau wůli boží ode zwláštní, tu, ježto k jednotliwým wěcem se wztahuje, a onu, ježto se wztahuje ke wšemu míru. Opět jiní rozeznáwají předcházející (antecedens) nebo podmíněnau, a následující (consequens) anebo swrchowanau wůli boží. Opět jiní rozeznáwají wůli boží tworiwau, welící a překážející. Ale wšeliké takowé rozdíly nemohau míti místa w ohledu na poznání člowěcké, a nic w ohledu na působiwost božskau.
- 3. Také i toto pronešení stoické se tu wywrací, že, jestli Bůh dle wěčné a neproměnné wůle wšecko chce, wšecko we swětě na té wůli záleží, a wšecko newyhnutelnému osudu podrobeno býti se zdá. Tudy žeby i skutkowé rozumných tworů newyhnutelné následky stanowné wůle božské byli.

### S. 194.

Proti wšemohaucnosti božské toto se namítáwá:

. 1. Působiwost božská může jen tehdáž neskončenau anebo wšemohaucí slauti, když se stalo wykonání skut-

ku neskončeného. Stwořitel Bůh učinil swět, který jakožto celota konečného se jewí; jestli tedy působiwost konečná, nebude Bůh wšemohaucí.

Připauští se owšem, že Bůh we hmotě sice ničeho neskončeného působiti nemůže, jelikož swět na sobě ráz konečnosti nosí, ale w působení samém musíme působiwost božskau za neskončenau prohlásiti, jelikož způsobení i nejmenšího předmětu z ničehož nemůže než úkon neskončené moci a wůle býti.

- 2. Bohu nelze činiti mnohých činů ač dosti snadných, jakých člowěk činíwá; u p. Bohu nelze hřešiti, Bohu nelze umříti. Na to budiž odpowěd, že Bůh nemůže ničeho takého wněšně, coby dokonalosti jeho podstaty se příčilo, ač od člowěka konáno býwá za přirozeností ohraničenau: odtud nelze Bohu jedno nebo druhé, nikdy wšak od nedostatku moci. Ostatně jest hřích nedokonalost mrawná, smrt pak u přirozené swěta zpráwě ležící nutnost; Bůh ale jsa půwod mrawné bytosti i přírodné swětozpráwy, nemůže týmže zákonům poddán býti.
- 3. Totéz by se nechalo k oné otázce říci: Zdali Bůh tomu, co jest přirozeně nemožno, možnosti uděliti může? Mezi wěcmi, kteréž twárnost nemožných mají, mohau mnohé býti možny, ačkoli se možnost jich wystihnauti nedá, a které shlukem wšech sil a mocí konečných jestot způsobeny býti nemohauce působením božským uskutečněny by býti mohly; a w tom smyslu platí propowědění: Bůh swau mocí může wšecko, cokoli w sobě možno jest.

# §. 195.

W poměře se swètem jest Bůh též zachowatel a jako zachowatel sluje nejwýš dobrotiwým. Stwoření záleží we způsobení něcoty z nicoty, naproti tomu záleží zachowání w ochraně stwořeného před úpadem w nicotu a nikoli tedy w obnowě tworstwa anebo w dotworowání.

Mělli účel swěta, totiž přibližowání se rozumných konečných tworů k widině krásy, dobra a prawdy, býti dosahowán, tehdy potřeba jest, aby swět w čase pobyl, coż bez zachowání státi se nemůže. Nebo twořenému swětu a jeho mocem nepřitwořila se nepodrobenost, jelikož se takowého cosi pojmu swèta, jenž jest rázem konečno. sti naznačen, protiwi, ačkoli tedy wěci nadané mocnostmi spolně w sebe působí, jest jednak třeba síly wěcem a mocnostem jich nepodrobené, totiž mohutné podminky, ježtoby důwodem posledním slaužila wšemu působení. Tudy se odpora děje domnění tomu, žeby Bůh toliko tworcem swěta slauti mohl, ale nikoli zachowatelem jeho, poněwadž prý stwořeným wěcem ku wzájemnému zachowání potřebných mocí přitwořeno bylo, čímžby se docílilo možnosti, aby bytowaly o sobě a sebau. zachowatel swěta jest Bůh nejwýš dobrotiw. Tuto dokonalost zwláště w poměru Boha s člowěkem, jakožto částí celku konečnosti, wážiti dlužno, jelikož ožiwená i neožiwená příroda k tomu ustanowena jest, aby konečnému rozumnému tworu postředkem slaužila, by blíže podospél k widině dobra, krásy a prawdy, w čemž určení jeho záleží a člowěk swau samočinností nepostačuje práwa si k tomu nadání wydobyti, jelikož dříwe, než se počíná snažiti, již míry a cesty w přírodě k tomu přihotoweny býti musejí. Bůh hotowě člowěku tyto postředky bez ohledu na jeho nezaslaužilost, sluje Bůh nejwýž dobrotiwý, a sice pro swau w té stránce wšecko obmezení přesahující dokonalost, dáwaje tyto postředky i zlému, jich na zlé užíwajícímu.

## S. 196.

Boha jsme seznali půwodem býti swěta dle wzniku i dle jeho zachowání, ale neběží tu toliko o to, aby se konečné wěci utwořily a we swé bytnosti zachowaly, nébrž také o to, aby jednotliwé wěci k společnému cíli sauhlasně směřowaly, w čemž i zpráwa swěta záleží. Tato zpráwa nemůže od wěcí samých a jim propůjčených mocí wycházeti, nemohaucích ani swau jsaucností neodwisle wládnauti; bude tedy třeba půwod jiný tohoto sauhlasného upřímění wšech wěcí k jednomu společnému cíli kromě swěta, a sice w bytosti neskončené hledati, totiž w Bohu samém, jenž w potahu tomto podlé obdoby k wladařům zemským sluje swěta ředitelem.

Poslední účel swěta ale záleží w tom, aby se konečně rozumní tworowé přibližowali k widině dobra, krásy a prawdy, k čemuž přírodný swět pomocnau úsluhu činí; takowý wšak účel jest účel mrawný, a tudy jest i Bůh zwláště co mrawný swěta ředitel

- a) Nejwýš maudrý. Neboť máli Bůh swět k nepodmíněnému účelu wšestranně skloniti, tehdy dlužno, aby
  jej netoliko zřetelně a úplně seznal, ale spolu uwědomen
  byl o wšech účelech podřízených, takéž i o wšech řadách ostředních příčin a měr, jimiž swět k cíli poslednímu by doprawiti lze bylo. Wšak Bůh jakožto swrehowaný rozum wí o měrách, kterými dojíti jest účelu co
  nejrychleji, i spojuje w sobě také swatost a neobmezenost
  wůle a podlé ní wolí takowé míry, ježto se shodují s
  tauto swatostí a wšemocně jich užíwá. Sauhlas mezi úplným poznáním a wolí sluj maudrost, a že w Bohu jest
  neohraničena, sluje maudrost nejwyšší, maudrost božská,
  swrchowaná.
- b) Jakožto mrawný swěta ředitel jest Bůh nejwýš sprawedliw. Hlawní náležitost sprawedlnosti zakládá se w tom, aby každému se dostalo toho, čeho hodna se učinil. Jest pak powšechný wýrok rozumu, že s hodností jest spojitelná zásluha a s nehodností wina, protož záleží sprawedliwost w udělitelné odměně zaslaužilému a wykázatelné pokutě prowinilému. Odměna jest blaho udělowané osobám pro jich hodnost, pokuta wšak jest případek zla sledujícího za jich nehodnosti. Rozum káže s hodností spojowati zwůli a s nehodností spojowati newoli. Toto podřízení následků pod zásluhu od nekonečné rozumné bytosti wycházeti nemůže, jelikož člowěk přírodau wládnauti nemůže, nébrž toliko Bohem působeno býti musí. W odměňowání konečného twora rozumného za skutky podlé hodnosti sluje Bůh sprawedliwý a sice nejwýš sprawedliwý, jelikož se odměna newztahuje na činy toliko, alebrž i na smýšlení a sice zcela a zúplna podlé hodnosti neb nehodnosti. Neboť Bůh za swatostí swau nemůže než dobré woliti, za swau wšewědanchostí prozírá k nejtajnějším skutkům i podnětům, a za swau wšemohaucností může odměnu i trest prawě podlé hodnosti a nehodnosti odměřiti.

c) Sprawedliwost božská býwa wezdy showiwawostí a milosrdenstwim. Showiwawost zaleží w tom, že ona pokutu za prowiněním w odálenosti drží a teprwa w příhodném čase dopauští, tak že pokuta se stáwá postředkem k uwarowání přestupků mrawného zakona. Neboť pokuta nebýwalaby dobrau měrau k cíli, kdyby čas a okolnost k tomu neslaužily. Že ale Bůh nemaudře nikdy jednati nemůže, tedy jest jeho showiwawost nejdokonalejší. Milosrdenstwí záleží w tom, že Bůh člowěku prowinilému swé nesmírné dobrotiwosti zakaušeti dáwá, ba i trest mu promíjí, když on se obrátiw, cestu ctnosti nastaupil.

S. 197.

Prozretelnost božská se jewí w maudré zpráwě, kterau Bůh co twůrce, ředitel a zachowatel nad swětem prowozuje. Božské prozřetelnosti zdají se na odpor státi, 1) shledáwané we swětě nehody; 2) zloba lidská; 3) twárná wěcí náhodnost a krutý osud.

t: Přírodný swět nespřahuje se wezdy s naším úsilím, nébrž jemu druhdy ku překážce weliké býwa; odtud se udáwající nesnáze s přírodným swětem sluje přírodná nehoda; u p. neduh, chudoba. Přijímajícím wšak prozřetelnost božskau wesmír ku poslednímu cíli řídící, přijímati také dlužno, že i wyskytlé nehody přírodné jakýmsi postředkem slaužiti budau k témuž cíli. Býwámeť i s to, že aspoň na díle účelnost jich poznáwáme. Přitom owšem doswědčiti třeba, že wšelicos, co náhodau se zůwe, jest nutné a podstatné spořádání we swětě a panující w něm přícinnosti u p. smrt, nebo nepostředný následek a wýplyw powšechné i obzwláštní ohraničenosti we swětě, u p. ranitelnost těla.

Powažujíce přirozené nehody w ohledu na jednotliwé lidi, shledáwáme, že welmi k našemu mrawnému zdokonalení prospíwají, dáwajíce

a) člowěku poznati, jak slabá jeho síla jest, aby pýchu swau pokořil, saustrastným citům srdce swé rozewřel, útrpný, zdílný a w cizí otrapě pomocen byl.

b) W přemáhání dotirajících nehod cwičíwá člowěk mocnost swau, cwičením ji množí a tuží, že roste a wzmá-

ha se w statečnost k warownému konání a wítězení nad wněšnými nesnázemi.

- e) Nemrawník nalézá w překážkách, na jeho scestné jednání se obořujících, pokutu a wýstrahu, tak že se nekázanost sama lomí a nemrawník přirozenými nehodami k mrawnosti býwá wyzýwán a puzen. Mnohdykrát náhle připadlým úrazem byl nemrawný člowěk ohromen a i polepšen.
- d) Přirozené nehody odkazují člowěka k wyšší mocnosti, která wším wládne a řadu projewůw we přírodném swětě zprawuje, aby nemoha sobě zmatečnau přítomnost wyjasniti pro nemožný přehled wšeho spojení u wěcech konečného swěta, jich účelnost z maudrosti řízení božího chápal a uznaw zpráwu božskau nad sebau oddal se čáce, že přijde čas, kdy se nesrownalost mrawného člowěka s jeho příhodami na budaucnost wyrowná. Připomenauti též třeba, že se mají rozeznáwati nehody skutečné od nehod twárných a jalowých, u p. od newole hrdého člowěka.
- 2. Proti prozřetelnosti božské zdá se wálčiti zloba lidská, jelikož nemůže připuštěno býti, žeby ji Bůh we swé swatoati wolil. Ačkoli tomu nelze odpírati, jednak nelze w člowěcké wolnočinnosti ležící možnost a skutečnost dobra rozlaučiti od možnosti a skutečnosti zloby, nebo kdyby w lidských činech měla zloba býti nemožna, tehdyby člowěcké činění nemohlo býti než dobro. Zamezením zlého ustanowilaby se nutnost dobrých činů w člowěku, a weta by bylo po wolnosti. Wymizením wolnosti zmízeloby i uskutečnění posledního záměru. Ačkoliw tedy zloba Bohu jakošto nejswètějšímu přičítána býti nemůže, jednak, shledámeli ji při kom skutečně, wezdy ji toliko jakožto Bohem dopuštěnau powažujeme.
- 3. Slowo náhoda užíwá se we dwojím smyslu, pauhém a potažném. W prwním jest náhoda takowý příběh, který se z postačitelného důwodu dá prowoditi. W tom smyslu buď pojem náhody zawržen, poněwadž tudy powšechna bezzákonnost nesjednatelná s účelem posledním by se zasadila. Náhodau potažnau (úsobnau) wyrozumíwá se příběh, který setkáním se několika přírodných, k tomu nesměřujících příčia se děje, o nichž wědomo není, podlé jakého

zákona a podlé které moci ony působí, aby jimi pronešený projew se sčinil a zplodil, u p. pokrywač spadlby se střechy na wůz sena, práwě tudy se tarabící, a při žiwotě by se zachowal. W takowých případnostech mluwíwáme o náhodě.

- 4. Osudnost a osudowerstwi (fatalismus) jest saustawa, podlé které wšecko we swětě, žiwé i nežiwé, pauhopřírodné i rozumné, slepé nutnosti se podrobuje. Nutnost tato sluje osud (fatum), a ten, který se k této saustawe hlásí, sluje osudowerec (fatalista). Podlé rozličné této nutnosti wytklo se několiko rozličných dob we fatalismu, z nichž následující zasluhují uwáženy býti.
- a) Bohopůrčí osud, jemuž půwodem Demokrit byl, učí, že wesmír není zprawowán neskončenau nadsmyslnau bytostí, totiž Bohem, anobrž slepým působením přírodných sil.
- b) Stoický osud twrdí, že wšecky řady příčin a skutků we swětě nutnau nezlomnau wolí boží jsau ustanoweny, a že wšecko bez ohledu na wolnost člowěckau newyhnutelným wýkazem před se jde.
- c) Spinozowý osud jest ten, dle kteréhož neskončené řady wěcí s neproměnitelnau nutností z přirozenosti božské wyplýwají. Spinoza totiž si usmyslil, že kromě jediné podstaty není jiné nižádné, a tato podstata že jest neskončená, nutná a nic jiného, než co weškerenstwem či swětem zůweme. Wšecky wěci, jež za díly swěta máme, nejsau prý nic než případkowé (accidens) nebo přítwary této jediné nutné podstaty, a že wšecka wnitřní swojstwa nutna jsau, tedy budau také wšecky díly swěta nutny.
- d) Mahometanský osud hradí se newyhnutelnau nutností i w těch okamženích, když jindy příčinám a postředkům místo se postupuje. Sstaupenci této saustawy mají
  wšecky děje swěta za tak newyhnutelně nutné, že nižádným
  úsilím zjinačeny a wywarowány býti nemohau. Pročež prý
  člowěk musí mříti, kdy hodina jeho udeřila, byť i příčiny
  k smrti před rukama nebylo, a druhý z neduhu ozdrawěti,
  byť i uléčiti se nesnažil. Moru se tito osudowěrci neštítí,

aniż kule z děla wystřelené, pewně wèříce, že jim nebude úhonau, neníli smrt jim sauzena.

e) Chaldejský neboli hwězdoprawčí osud přičítá hwězdám působící mocnost, která nad dějinami swěta a skutky lidskými panuje a činí, že buď šťastné neb nešťastné příhody swět potkáwají.

## Registřík.

Aberglaube 86. Affirmans 80. Absolute 24, 200; notio Affirmare 55. absolute vacua 80; Affirmatio 80. absolute identicus 73. Aggregat 212. Absolutus 11, 211. Aggregatio 209, 243. Abstractio 75; abstrac-Aggregatum 63. tio logica 61. Agnosia 3 Abstractionsvermögen Ahnung 67. Altrix vis 244. 161. Abstractus 61; in ab-Ambiguus 71. stracto 46. Analogia 148. Abstrahere ab aliquo a- Analysis 24, 50. liquid 61; abstrahe- Analytica 50 re animum ab aliqua Analyticus 64. re 82. Anima 18; sedes ani-Acceleratio 240. mae 257. Acceleratus 233 Animalia bruta 245. Accidens 211, 215; conversio per accidens 98; contrapositio per accidens 99. Accidentalitas 217. mercium 255. Acroamaticus 140. Annihilatio 206. Actio 240; actio in di-Anschauung 21, 52. stans 236. Active 16. lex antagonismi materiae 240. Activitas 215. Actualitas 203; princi-Antecedens 89, 303. pium actualitatis 220. Anthropologia 48, 52. Actus 85. Anthropomorphismus: Adaequatus 71; ens i-289. deae adaequatum 275. Antithetica cosmologica Aversatio 22. Aequalis 207. 267. Aequipollens 96. Antitheticus 38. Aequipollentia 121. A parte post 64; a parte ante 63. Aesthetica 42. Aphoristisch 139. Aestheticus 125; mo-Apodicticus 3, 91, 203 dus aestheticus 138. A posteriori 17, 49,148. Acternitas 211. Actiologia 212, 191, 276. Appetitus 22, Affinis 73. Affinitas 79. Applicatus 47.

A priori 12, 17, 49, 148, 248, 276. Arbitrium 24. Aretologia 42. Argumentum a contingentia mundi 280 ; ar-i gumentum ad hominem 136. Architectonicus 29. Archología philosophica Ars 24. Assertoricus 15. Assertorius 91, 203. Assimilatio 243. Assistentia 255. Astrotheologia 276. Animus 18, 24, 52; a- Atheismus 288. nimus phaenomenon i Atheista 288. noumenon 248; ani-Atom 212, 280, 300. mi et corporis com-Attractiva vis 186, 234. Attribut 64. Attributum 289; attributa divina 275. Antagonismus 215, 241; Auctoritas 181. Ausführlich 70. Ausserwesentlich 64. Authenticus 181. Autodidact 145. Autotheismus 15. Auxiliaris 213. Axioma 103. Basis 11. Bedeutung 153. Bedürfniss 48 Begriff 49, 58. Beifall 30. Bejahend 62. Bestimmbarkeit 57. Bezčetnost 210. Bezhmotenstwi 250.

Beamernost 210. Bezpostředně 58. Bezpostřední 76; bezpostřední rozsudek 105 Bezwědnost 3. Blahoslawenstwi prirozené i nejwyšší 296. Blahost 260. Blausniwost 176. Bib 145. Blud 36, 169. Bludná wíra 36. Bod 211. Bohopårce 288, 289. Bohoslowi pauhorozumowé či prostowědné Cognatus 73. i přirozené 274; bo hoslowi přírodné, rybnė, hwězdnė, hromnė 276. Bohoslowný 227. Bohowěda 42. Bohowèrec 288. Bolest 23. Boží přispění 255; skutky bożi 275. Božské wlastnosti 289. Brontotheologia 276. Bûb 275; zapirani Boha 288. Byt 5, 197. Byti 5, 216; byti nahodné i prostonutné Communitas 220. 266. Bytoslowi 194. Bytoslowný důkaz 276. Bytost zosobená 278. Bytowati 217. Bytowěda 42. Callologia 49. Canon 48, 127, Casus 221; casus purus 223. Categorice 203. Catecheticus 140. Causa 212; causa movens i efficiens 214; causa coëfficiens 213; causa cessans 217; systema causarum occasionalium 255.

Causalis nexus 212, 297. Conflictus substantia-Causalitas 56, 203, 212; principium causalita- Conjectura 184. tis 220. Celek 207. Celkost 63. Celkowý díl 207. Celeritas 231. Cesta tajemna 15; cesta nebeská 273. Cil konečný, hlawni, swrchowany 214. Cit 198. Citliwost 20 Classificatio 78, 244. Codivisio 135. Cognitio 23; objectum cognitionis 195; principium cognitionis humanae 217. 9; objectum ad cognoscendum datum 5. Cohaesio 243. Combinatio 83. Commentarius 186. Commercium 203; commercium animi et corporis 255. Communis fides 33; so- |Contradictorium 56. rites communis ordi-Contraponire 99. narius 123. Comparativus 149; pro- Contrarium 56, 79. 95. Compositio 212; compositio logica 62. Compressiva vis (stlačowací moc) 285. Conceptus 23, 53; conceptus dati 61 : conceptus factitii 62. Concretus 83. Conditio 89, 217; con-12. Conditionatus 213; conditionatnen 89, 217. Confinis 201.

rum 215. Conjungere 202. Congruere 209. Consectarium 103. Consecutiva nota 64. Consequens 303. Consequentia immedi ata 105. Consequent 89. Consilium 213. Constituere 10. Constitutivus 64, 209. Constructio 31. Contiguus 201. Contingentia 217; rerum contingentia 280; argumentum a contingentia mundi 280. Continuitas 240. Cognoscendi principium Continuum 208; continuo 221; lex continui 221; principium continui specierum 79. Contractus 116. Contradictio 79; principium contradictionis 55. Contrapositio simplex 99. positio comparativa Conversio 98; conversio simplex i per accidens 98; ratiocininm conversionis 121. Conversus 98. Coordinatus 63, 77. Copula 88, 216. Cornutus 120. Corollarium 103, 136. Cosmicus 261. Cosmogonia 242, 300. ditio, sine qua non Cosmologicus 227, 265; antithetica cosmologica 267 ; pluralismus i optimismus cosmologicus 273. Cospecies 79.

Crassitudo 200. Creatiani 255. Creatio 216; creatio divina 255. Crescere 210. Criterium 130. Criticismus 38. Criticus 38, 139. Crypticus 116. Crystallisatio 243. Cwičný náwod 29. Čára 211. Časobytný 211. Casowý ostředek 201; časowá rozlehlost 201. Částečný 33, 86. Čidlo 52, 199. Čin 5, 214. Činně 16. Cinitel (factor) 236. Činnost 215; činnost 243; doba činnosti 19. Činný 53. Čislně 248. Číslo 205. Čití 52. Článek 109; článek wyšši, nižši, prostřední Didacticus 29. 110. Člen odlíčený 90. Člowěcká duše 248. Člowěkoslowi 48. Člowěkoslowný 254. Čtena 153. Čtwerrohý rozsudek 120. Dalekopis 145. Dati conceptus 61. Declaratio 67. Decrescere 210. Definitio 70, 128; de-Discretus 208. finitio genetica 129; Discursivus 31. definitio verbalis, realis, nominalis 129. Definitus 71, 86; definitum 128. Děj 214, 217; děj při-Disjunctive 203. rodný i nadpřírodný Disjunctivus 88.

274.

Dějepisný 157.

Registřík. Dějeprawný 33; důkaz Disparatus 77. dějeprawný 276. Dějina 216. Dějinowý náwod 139. Dějowy 178. Deista 288. Dělení 235. Dělidlo 134. Děliwo 134. Délka 211. Demonstrabilis 48, 103. Demonstrativus 31; pronomina demonstrativa 86. Denkbar 42, 54. Derivativa vis 215. Derivatus 11, 154, 290 ; Diw 274. philosophia derivata 41. Destructio 216. Determinare 202. žiwotni Determinatio 83; de-Determinatus 86. Determinismus 301. Dexteritas 179. Dialectica 50. Dianocologia 42. Dicaeologia 42. Dignoscere 202. Dil 207; dil dilowý i celkowý 207; díl swěta we swětě 272. Dilec 134. Dilemma 120. Dilowý díl 207. Dimensio 211. Ding an sich 264. Directio 231. Directus 137. Discernere 202. Discussivus 137. Discutere (misto discurrere) 202. Disjunctio 90. Disjunctus 76; membra Domesticus 185. disjuncta 90,

Disputatio 187. Dissimilis 209. Dissimularis 209. Distans 201; actio in distans 236. Distinctus 68; complete distinctus 70. Distributivus 241. Diversitas 73. Diversus 73; entia numero diversa 224. Divinus 275. Divisio 67; membrum divisionis 134. Divisum 134. Dlužnost 194. Dně i wně 22. Doba 21, 47, 192; doba činnosti 19; doby sebesledné 268. terminatio logica 75. Dobna prawda 71; debné wlastnosti 71. Dobotwornost 243; moc dobotworná 242; pud dobotworný 243. Dobré 24 ; naprosto dobré 24. Dobrota 184; swrchowaná dobrota 295. Docilitelnost 214. Doctrina 51. Doctrinalis 178. Dojem wnitřní i wnější Dogmaticus, 38, 139. Dogmatismus 38. Dokazana jistota 31. Dokázatelný i nedokázatelný 103 ; dokázatelná jistota 32. Dokazowani kolemchodné 138. Dokonalost pojmu logická 70. Dokonalý 11; logicky dokonalý 70. Dolejšek 108. Dolejší náwěst 108. Dominėni 184. 21

257; obecenstwi duše Element 153. Dominium in terram s tělem 255. Domitiana quaestio Domnělý i skutcěný dáwod 31. Domučni 31, 36, 131. Domněnka či podminka Důwěrnost 34. 186. Domyslitelný 148, 177. Demyst 49; 2 domysla Dawtipnost 145. 278. Domyslné wědění 31. Dostatečný 71; zákon dostatecného důwodu 56. Dosudné pamatowání 160. Dotworowani 804. Dotýkámi fysické 256. Dowed 21, 195. Dowoditelny 48. Drahdy býtný 206. Druhotádý 14. Dualismus 253; dualismus transcendentalis 253. Dachokladecké jediastwi 254. Duchokladstwi 250. Duchowai i duchowni přirozoný žiwet 263. Duchownost 248. Důkaz pro člowěka 186; roziem důkamů w o ne- Dychtiwost 23. smrtelnosti duse 257; Dynamicus 36, 264, důkaz přimý i nepřímý 137; důkar při- Effectus 212. rodný i nadptírodný, Efficacia 204. bytoslowny i sweto- Efficacitas mutua 203. słowný, dějeprawny i Egoisticus 15, 254. učeloslowný 276; dů-Eigenthümlich 62. kas pičrodobohoste- Eigenschaft 214 wný 276, 284. Damysine 248. Duratio 200. Direz 240, 241. Duše člowěcká 248 ; pů- Einstimmig 55. wod duse 254; wznik Einzeln 86. i zanik duše \$85 . da- Elasticitas \$88.

duse 257; sidle duse Elektrowy 252.

Dušeslowi pauhorozumowė 228, 248. Dušeslowný 227; dwojstwi dušeslowné 253. Dûwera 30. Důwtipné pamatowání 160. Důwod 56, 1**86** ; d**ůw**od podmětný (podmětní: předmětný (předmětní) 30, 131; důwod úsobní (podmětni) 33; důwod skutečný i dom<del>nělý</del> 31; důwod postačující i nedostatečný 30; zákon dostatečného důwoda 56. Dawodnost 70. Dwaukładstwi 253. Dwaurohaun 120. Dwaurohý rôzsudek 120. Dwojstwi dušeslowné i přesažité 253; dwojstwi zkusitelně sudebne, prostewedne dužeslowné, zkusite<del>ln</del>ě dušeslowné či člowěkoslownė 254. 215. 274. Eigentlich 154. Einbildungskraft 58: Einfach 85, 233; absolut einfach 66. kazy o neumrtelnosti Elasticus 288. Exclusivus 94.

elementaris 50. Elementum 23. Elipticus 192. Emanatio 301. Empfindung 52. Empirema 103. Empiricus 12, 17, 191, 202, 220, 238. Ens 55; ens a se 212; ens dependens 212; ena sensus interni 206; ens reale 207; ens imaginarium 206; ens merae cogitationis, intellectus, rationis 206; ens originarium 275; ens intramundanum 272; ens ideae adaequatum 275; ens privativum 207; ens entium perfectissimum et realissimum 275; entia numero diversa 224. Entgegengesetzt 55. Enthymema 116. Epioherema 121. Erkenntniss 49. Erkenntmisskraft 162. Erkenntnisslehre 42. Eromaticus 140. Esse 216; principium essendi 9 Essentialis 64, 212 ; 110ta essentialis constitutiva 61. Essema 263. Ethica 42. Ethicus 229. Ethicotheologia 42, Etwas 206. Eusebiologia 48. Eventus 216; eventus naturalis 274. Evidens 187. Evidentia 30, 13**5**. Exceptivus 95.

Elementaris 209 ; logica

Expansivus 234. Experimentum 151. Exponens 94. Exponibilis 94. Expositio 127. Exsistentia 54, 216; exsistentia divina 275. Exsistere (bytowati) 217. Exte**nsio 65, 2**01. Extensivus 126, 208, **±19**, Factitius 62. Factor 236. Factum 216; factum a priori 19. facultas Jastwi 12. Facultas 52; appetendi 20; facultas Jedinstwi 254; jedincognoscendi et apper tendi inferior, supe- , ihmotokladecké úsorior, suprema 25. Falsitas 72. Fanatismus 956. Fatalismus 280, 301. Fatalista \$09. Fatum 221. Fides rationalis 34; files Jednoduchost 212. communis 33. Fiduqia 30. Figura 211. Filosof 3. Filosofie 3; filosofie za- Jednostranný 215; srokladni neb prwotinna 4 ; filosofie odnožená 41; filosofie, sadna, Jednota 203, 205; wida protisadná i sausadná 39; filosofie wěcná či hmotna, skumna dobna, skumna matiznowa 193. Finalis notio 213; nexus finalis 297. Picas 213, finis primarius, summus s. ultimus 214. Fleuio 156. Fluctuans 71. Folge 56. Form 192. Forma 21, 47, 76; forma agendi origivaria

Formalis 71; philosoplaia formalis 50. Formatio 216, 301. Formativus 242, 243. Fragmentarisch 49, 139. Jestotnoat 212. Fruchtbar 64. Fundamentum probetionis 136. Fundamentalis 41. Fitrwahrhalten 130. Jakost 62, 203. Jalowy znak; jalowó zna meni 154. Jasnost 7‡ ; jasnost ná soruá 32. Jasný pojem 67. stwi duchokladecké bai 254. Jednaký t01. Jednati **214.** Jednice 212, 224. Jednictwi 212, 224. Jednobožstwo 14. Jednoduobý 212. Jednokladstwi 254. Jednorodást 79. Jednorodý 36, 79, 20% wnalest jednostranna i obapolná 87. pauhé jednaty \$27. Jednotina 83. Jednotliwe 203. Jednotliwý 67, 86. Jednotnický 33, 77. Jednotný pojem 68; jednotný rozdíl 78; úsudky jednotné 85. Jednotwarnost 79. Jens 94. Jemný 24. Jestora 65; jestora roz- Gemeinschaft 88. umna 25, 267; je-Gemüth 18, 24. stota myslon 948; je- Generalis 299. stota in vilici 213; je Generatio 803. stota mizwa i swel-Genericus 77. ... bedni 85 ; jestota při- Generificatio. 78

rodná 297; jestota působíci 213; jestota swata 296; jestota weech jestot 275. Jestotný 212; znak jestotný 64. Je**w 22** t. Jewonásobný úsudek 93. Jinači wost. 5. Jinorodt 79, 209. Jistici neb stanowny . 203; ńsadek jistici 9t. Jisto zřejmě i wýso**boč či** předmětně 31. Jistota okázaná i dokázaná 31; jistota dokazatelná 39; jistota zřejmá 138; jistota postřední i bezpostřední 136; jistota podmětní (úsobní) i předmětní 30; jistota skumná i mrawná 177. Jandni 214. Jméno wlastni 86. Jsaucnost 5, 54, 194; pauhá jsaucnost 279; nauka o jsaucnosti 275. Judiziöses Gedächtuiss 160. Jus naturae 42 ; sui juris 245. Justa notio 71. Galwanská milnina 252. Geduchtes 51. Gedanke 51. Gedächtniss judiniöses und ingeniöses 160. Gegengrund 139. Gemein 49: Gemeinsam 62.

Geneticus 129. Genetrix 244. Genus 76. Geogonia 242. Geschmackslehre 49. Gesichtspunkt 146. Gleichgeltend 74. Gleichschlechtig 79. Gnoseologia 42, 191. Grund 56. Gründlichkeit 70. Grundprincip 48. Grundsatz 54, 136. Gravitatio 238. Gummi elasticum 238. Hadka 187. Harmonia praestabilita 258. Hermeneutica 153. Heterogen 209. Heterogeneus 79, Hiatus 221. Historicus 33, 139, 178. Historisch 157. Hlatění 243. Hlaupost 176. Hlawa dobrá 145. Hlawni příčina \$13; hlawni cil 214. Hlediskoslowi 146. Hledistě 146. Hlubokost 70. Hmota půwodní i pohybliwá 230; bmota surowá či pauhá i ustrojená i účelně sestrojená 229 Hmotenstwi 13. Hmotník 14. hmotná prostora 232; hmotné ústroji 229. Idealis 10. Hmotoklådce 14. Hmotokladecké jedınstwi 254. Hmotokladný 14. Hmotokladstwi 13, 250. Idealismus 13, 39, 256. Hmotoslowi 229. Hnuti 201, 217, 230, Idee objektivirte 275. 231; hnutí stejné i Idejní zásady 9.

hnuti spojité i rospo- Identitas 73; relativa jité či nepřetržené i identitas 112; prinpřetržené 232. cipium identitatis 55; Hodnowernost 132. principium identitatis Hodnowerný 132, 178 indiscernibilium 224. Idiot 143. Homogen 79. Ichthyotheologia 276. Homogeneitas 79. Homogeneus 209. Illimitatum 210. Horizont 142. Imaginarius 206. Hořejšek 108. Immanens 19, 290. Hořejší náwěst 108. Immaterialismus 250. Howorný náwod 140. Immaterialitas 248, 292. Immediatus 105. Hranice 210. Immensum 210. Hromadnik 124. Hromadnost wzstupná i Immensurabilitas 210. sestupná 123. Immortalitas 248. Hromné bohoslowí 276. Impar 207. Hrubý nekonečaš 210. Imparitas 73. Hutnost 238. Impedimentum 214. Hwězdné bohoslowi Impenetrabilitas 234. 276. Impotentia 214. Hýbaci moc \$33. Imputatio 253. Inadaequatus 71. Hybliwost 230. Hybliwý 232. Inacqualis 207. Hyboměrný 240. Inanis notio 80. Hybridus 113. Incorruptibilitas 248. Hylologia 229. Indefinitus 71, 86. Hypothesis 89, 103, Indemonstrabilis 103. Indifferentismus 181. 186. Hypothetice 203. Indirectus 137. Indiscernibilia 73, 224. Hypotheticus 88. Hypothetisch 85. Individualis 33, 67. Chaldejský osud 310. Individualiter 203. Individuell 77. Charakter 48: Chodný 233; kolemsko-Individuum 83. dné dokazowani 138. Indoles originaria 17. Chtění nižší, wyšší, nej-Induciani 255. wyšši 25. Inductio 148; per in-Chtič 20, 23, 24. ductionem 255. Hmotná filosofie 193; Idea 13, 196; ens ideae Inertia 240. Infinitus 217; in infiniadaequatum 275. tum 217. Idealism 14; idealism Influxus physicus 256. wysłowny 15; idea-Ingeniöses Gedächtniss lism záhajný i wýkon-160. Innumerabilitas 210. ný 196. Innumerum 210. Idealista 15. Instinctus 29, 247. Instrumentalis 213. Instrumentum 213. nestejné, stejnodobé, klenticus 72; absolute i Insufficiens 71. prosté i složené 233; . relative identicus. 73. Integrans 209.

Intellectualitas 20. Intellectus 20, 24; ens Kriwda logicka 72 meri intellectus 206. Křiwočárný 232. Intelligentia 18. Intensio 65. Intensivus 126, 208, 219. Intermedius 213. Interminatum 210. Internus 206. Intervallum locale temporale 201. Intramundanus 272. Introductionsmittel 35. Intuitio 198. Intuitivus 31. Intus 243. Inversus sorites 123. Irrealitas 80. Isolirt 159. Kategorie či wýslowa 204. Kaučuk 238. Klad 210. Kladeni 203. Kladmo 117, 203. Kladný 16, 229 i kladné wlastnosti boži 291. Klásti 80. Klatiwý 233. Kolemchodný 233; kole**m**chodné dokasowáni 138. Kolikost 62, 203. Kolisawý 71. Konawost 20. Konawý 34. Konec 216. Konečný 298. Kosmologie 264. Kraft 52. Krasa swrchowana 296. Logicus 37; modus lo-Krasowěda 42. Krasowědný 125; spůsob krasowědný 138; příznak krasowědný 65. Krátkost rozumu 176. Kritik 48. Kružný 233. Krytonásobný úsudek 93.

Kryty rozsudek 116. Kriwy pojem 71; kriwý swědek 178. Kunst 24. Künstlich 169, 244. Kusý 49, 71, 139. Kýwawý 233. Latečná či matisnowá prawda 130. Látka 47. Látkowá prawda 72. Leer 64. Lehkowěrnost 86. Lehrmethode 151. Leichtgläubigkeit 36. Lemma 103, 137. Leniwost 240. Letora 176. Lex continui 221; lex Mameni smyslaw 169. continuitatis mechanicae 240; lex sub- Masojedly 75. stantiae materiae 240; lex inertiae 240; lex par-Materialis 193. simoniae 222. Libomudrctwi 3. Libost 23 ; cit libosti i nelibosti 22. Libowáni 22. Libowolnost 24. Limitatio 203. Limitative 203. Limitatus 210. Limites 210. Logica elementaris 50; Mdloba 214. logica pura i appli- Meditatio 146. cata 47. Logice perfectus 70. gicus 138; abstractio logica 61 3 compositio logica 62; determinatio logica 75. Logicky dokonalý 70 Logický příznak 65 ; logická možnost i nemożnost, něcota i nicota 55; prawda lo-Měna 242, 279. gicka 72, 130; křiw- Mens 52.

da logická 79 : následek logický 56; logické obmezowaní 75: logické odtahowání 61; logické složení 62; logická dokonalost pojmů 70. Logika 41, 45. Logiker 49. Logomachia 187. Loquela 245. Los 223. Macrocosmos 243. Magnitudo 208. Mahometanský osud 309. Malost 208. Malý nekonečně 240. Mam 166; mam tělesný 169. Mancus 71. materialis Massa 239. 239; lex antagonismi Materia 47; materia primitiva, originaria 230. Materialism 13. Materialismus 250. Materialist (4, 250, 252. Matisna 47. Matiznowý dobat i smysl 32; prawda matiznowá 72, 130; skumná matianowa filosofie 191, 198. Maudrost nejwyšši 306. Medium 214; principi um exclusi tertii vel medii inter duo contraria 57: terminus medius 110. Mechanisch 160. Meinung 36. Mělkost rosumu 176. Membrum divisionis 134 : membra disjuncta 90.

Mensura 209. Mensurare 209. Mensus 209. Měřidlo 209. Mětití 209. Merkmal 62. Metabasis 138. Metafysický 242, 245, 248, 274. Metafysika 42. 191: metafysik# smyslnė přirody 228; metanadsmysloe fysika přírody 248. Metaphysicus 228 Metempsychosist 255. Methode 146. Methodica 50. Methodisch 146. Metiri 209. Muse 240. Mezera 221. Mezičasi 201. Meznik 211. Microcosmos. 243. Mijeliwest 5, 212. Míjeliwý .811. Migratio ascendens, descendens, per orbem 255. Milosrdenstwi 307. Mimojestotny 64. Mineni 36. Mir, wesmir 216. Mira 209. Miraculum 283; miraoulum rigorosum 274. Mistnè pritomný 215. Mistni ostředek 201. Misto 200. Miřený 115. Minina galwanská 252. Mnohobožství 292. Mnohost. 208. Mnohota 203, 205. Moc 52, 214; mec ožisobici 215 : moc žiwá i mrtwa 214 ; mochýbací 233; meoc přitażliwa a stażliwa (contractivat i pro-

straňowací (roztažli-Mrawnictwo 48. waj 234; moc stla-Mrawoweda 49. čowaci compressiva) Mrtwa moc 214. 235 : moc odplozená, Mudre 3. statečná, násilná 214; Mudrcký 37. moc wysši i pozna-Mudretwi 3, 40; mawaci \$4: moc dobotworná 242; moc strojiwa 243; poplosus 237; moe Mudrolibstwi 40. zásadní 225; wnikla Multitedo 208. moc 237. Mocenstwe 20. Mocnost 214; mocnost Mysl 18, 52, 198; tokrmiwá, plemeniwá, plodiwá, nahradiwá \$44; mocnosti my-Myslitelnost 55. slué 20. Modalitas 62. Modificatio 279. Modus logicus 138 : modus penendo tollens Myslnost 201. i modus tellendo po-Myslná jestota 248: mynens 119; modo ponente 117 mode tollente 117, 126. Möglich 54. Mohutnost 48, 59: mohutnost skumuá i wýkonná 19; mohutnost odtahowaci 161. Monadologia 212, 224. Monas 212, 224. Monismus 254. Monstrativus 31. Moralis 290 ; theologia Myslowèdec 49. moralis 274. Motus 201. Možnost 203 ; možnost Myšleni 51. logická 55; možnost Myšlenka 51. wnitřní či prostowza- Myšlený pauze 206. tā i wačšnā či pota- Nábolný 34. žitá, podmíněná neb Nadpřírodný důkas 276; podsadná 215 ; zásada možnasti 920. Możný 54, 220. wujici 258; moc pů-Mrawný 229; mrawni Nadpřirozenstwi 275. jestota 25; mrawni Nadpřirozený 274. jistota 177; mrawna Nadsmyslný 37, 142, spojitost 297; mrawné włastnosti 290; · wira uprawna 34.

drctwi pauhodobné 50. moc Mudrolibectwi 3. Mandus 216: mundus sensibilis 221. kani mysli 146; nedospělosť mysli 17%. Myslitelaý 54 Mysliti 51 : myslici jestota 213; myslici usoba 248 slné mocnosti 20 Myslowěd 49. Mysloweda 41, 45 cmyprwotinná slowěda 50, 61; paului wšemyslowěda obecná 51; upotřebená wšemyslowěda obecná 441; mysłoweda prirosená, učenecka, wšeobecná, zwláštní 51. Myslowědný 37. Mysticus 15. nadpřírodný děj 274; nadpřirodno 273. Nadpřirodství 191. 220; příreda nadsmysłaż 248 i sbornictwi nadsmyslnė. 15.

Náhoda i pauhá náhodaj 221, 223. Nahodnost 217, 280. Náhodný 217; náhodná příčina 214; bytí náhodué 266; skutečnost náhod**ná 5**. Nahradiwa mocnost 244. Nahromadění 212. Nachsatz 89. Náklonnost 23. Nakopeni 243. Namelieni 231. Náměstní pojem 74.. Namitka 132. Namyslný 137. Napodobaý 209. Naprostowaaty 216, Ž17. Násilný 214. Naskytek 145. Následek 56, 201; následek logický 36. Následný znak 64. Wastedownost 89. Masiedující wále 303. Másobny 85 ; poučtí na sobné 66. Nastroj 213. Nastrojna příčina 213. Násudek 89. Natura 4; jus naturae Negativus 16; nihil ne-42; vis naturae formativa s. plastica universalis s. originaria Nehmotný 250; podsta-242. Naturalis eventus i theo logia 274. Naturalismos 275. Natürlich 49. Naturnothwendigkeit 17. Naukowi 178. Nawedeni 151. Nawest 106 : nawest he řejší i dolejší 108. Nawod 198, 146; nawod Nemotorna otazka i odrozpačn∳ či protisudný 38; náwod san-Nemožnost 215; logistawn 138; nawod

necký, rozpačitý, saudný, de-Neobmezenost 210. jinowý, rozborny, sborny, wastupny, sestupny 139; nawod poslyšný, howorny, rozmiuwný, wyptáwaci 140. Náwodný 146. Nawodstwi 29, 50. Nawodstwo 125. Názew wmělecký 157. Názor 21, 52, 198. Nazorný 32. Nebengattung 79. Nebeská cesta 273. Nebyti 5. Necessitas 203; principium necessitatis 220. Něcota 206 ; logická něcota 55. Nečetnost, 210. Nečíslny 210. Nedospělost mysli 172. Neshoda 55. Nedostatečný 71. Nedostilský 12. Medouk 148. Nejestotny 212. Negans 80. Negare 55. Negatio 80, 203, 291. Negative 203. gativum 206. Nehmotnost 248. ta nehmotna 228. Nehmotstwi 292. Nehoda přírodná 307. Nechut 23. Neigung 34. Nekonečně krůubý, znalý 210. Nelsbost 28. Nemĕrn≠ 210. Neměřitelnost 219. Nemnohost 298. powed 101. cká nemožnost 55. prostonárodní, moe Nemyslitelnost 55.

wýrokowý, Nenásebný 250. Neobyčejno 274. Neodwislý 212; naprosto neodwisłý 217. Neohrazenost 210. Nepodminěnost 278. Nepodminěný 217. Nepodobný 209. Nepostředečný 218. Nepostřední předstawa Nepřetrátů 135, 208. Nepřiměřený 71., Nepřirozený 274. Nepronikautelnost 234. Nerost 218. Nerownoměrný 36. Nerowneważny 36. Neroseznatelnost 78. Nerozhodnost 37. Nerozkladný 212. Nerozsudek 166. Neskončenost 210. Nesmrtelnost 248; nesmrtelnost duse a důkazy toho 267. Nestejnost 73. Nesworný 79. Neštěsti 228. Netečnost 181. Netělesný 250. Neučasněnost 😘 3. Neumélec 143. Neumělost 143. Neuprostofenost 298. Neustawičnost 211. Newěcota 80. \_ Newĕda 143. Newědomec 143. Newedomost 143. Newtra 86. Newěřící 182. Newericmost 182. Newolná příčina 213. Nevšimawost 181. Nowyhoutelná wýminka 12. Newýměrný 71. Nezdíslitelný 36. Neznaboh 289.

Nezrušitelnost 248. salis 212, 297 ; nexus finalis 297. Nicokladstwí 14. Nicota 206; nicota logická 55; nicota od-Objasnění 67. jemná 207; w mcotu Objectiv rational i hiobracení 216. Nicotenstwi 14. Ničení 216. Nihil negativum 206; nihil privativum 207. Nihilism 14. Nichts 206. Nisas formativus 243. Nomina propria 86. Nominalis 129. Nonens sensus externi Obhajce 187 207; nonens sensus Obhowor 186. interni, intellectus s. Obliquus 71. rationis 206. Nota 202; nota essen-Obmezený 210. tialis constitutiva i Obmezi 211. consecutiva 64. Notio 23, 202; notio ju-Obraceni proměnné 98; sta s. recta i prava s. vitiosa 71; notio inanis i absolute vacua 80; notio reciproca 74; notio finalis 213. Nothwendigkeit 48. Noumenon 248. Nowoteký 178. Nuance 242, 279. Nudný 152. Numerice 248. Numericus 78. Numerisch 77. Nutnobytný 206. Nutnost 48, 203; nutnost wnitimi či nepodminěná (o sobě) i Occasionalis 214; cauwněšná čili podmín<del>ě-</del> ná neb podsadná 217; Očitý swědek 178. zasada nutnosti 220. Odbor 103, 187. Nutnourčitá přičina 213. Odjem 268. Nutný 54, 220; napro-Odjemný 207. sto nutný 217; znaky Odlaučení 285. nutné 65. Ohapolná srownalost 87.

Obdoba 148. Odličenec 90. Nexus 212; nexus cau-Obecenstwi duše s tě-Odličeni 77. Odlíčený člen 90; odlílem 255. Obecnost 203. čený úsudek 88. Obecná wíra 33; znaky Odlika 90. Odmišeni, 22, 61. obecné 62. Odnožená filosofie 41; sásady odnożené 11. storisch 157. Odnožni 42. Objective 108. Odnožný 154. Objectivi**rte Idee 275.** Odplozený 214. Objectum 52; objectum Odpor 79. Odporný 56. cognitionis 195; objectum ad cognoscen-Odpowed 99, 150; nemotorná odpowěd dum datum s. dabile 101. 226. Objem 288. Odpudiwost 234. Odpudiwá moc 233. Objewení 145. Odraz 240, 241. Odrážliwost 240, 241. Odtah 46. Odtahowaci mohutnost Obmezení 8**3.** 161. Odtahowání logické 61, Obmezowání logické 75 75. Odtahowati se čeho, odtahowati něco 61; odobracení w nicotu 216. tahowati se od jistých Obrácený i prosto obrácený usudek 98; obráznaků 82. Odtaženi 67. cený rozsudek 121. Odtażenost 162. Obrae 153. Odtažený 61; pojem od-Obraznost **53.** tażený 82. Obrazný smysl 289. Obrazotwornost 22. Odwislost 212. Odwislý 212. Obsah 65. Odwod 139. Obsažný 126. Odwozený 290. Observatio 151. hromaduost Odwrácenost 23. Obyčejná Ojedinělý 159. 128. Obzor 142; obzor je-Ohraničiti 202. dnotliwý neb saukro-Okamžení 211. Oka mžik 232. mný 142. Okázaná jistota 31. Okres či okrálek 66. sae occasionales 255. Omnipotentia 214. Omnitudo 203. Omyl 166. Ontologicus 276. Ontologie 195. Opačný poměr 66. Odlehlost 236. Opera divina 275. Odlehlý 201 Operativus 290. Odličeně 208.

Opětawá propowěd 95. Par 207. Opětowacé pamatowání Paradox 175. 160. Opinio, opinio vana 31. Paraphrasis 186. Opponens 187. Oppositio 121. Optimismus cosmologicus 278. Ordinarius 123, Organicus 202, 212. Organisatio 243. Organismas 64. Organologia 229, 242. Organon 48, 127, 193; organon sensorium Paucitas 208. 199. Originaria vis 214; vis naturas formativa seu plastica universalis s. originaria 242; forma Pauhodobný 50. agendi originaria 19; Pauhoduchý 250. ens originarium 275; Pauhodůmyslný 25. 280; indoles originaria 17. Oriri 216. Osoba 52. O sobe (absolute) 200; Perceptio 21, 198. wěc o sobě 269. Osobliwý 62. Osobní jistota 30. Ostředek místní a časowy 201, Persuasio vana 31.
Osud 221, 223; osud Petitio principii 138. bohopůrčí, spinozowý, mahometanský, chaldejský, 309, hwězdoprawčí 310. Osudnost 809. Osudowěrstwí 280, 301. Oswedomeni půwodní Physica generalis 228, Otázka 140; otázka nemotorná 101. Ožiwující moc 258 Palingenesis 243. Pamatowani 160. · Pamět 160. Pantheismus 249, 250, 279, 295. Pantheista 249.

Parallelismus 185. Pariatio 121. Parites 73. Pars 207. Parsimonia 222. Particularis 33, 86. Parvitas 208. Passend 154. Passive 16. Passivitas 815. Passivus 53. Pauhý 49 ; pauhá náhoda 228 ; pauhá hmota 229 ; pauha jednota 227. originaria Pauhorozumowý 42, 227; bohoslowi pauhorozumowé 274. Pauhoumný 177, 191. Poddružowací úsudek Pauhowèda 42, 193. Peregrinus 185. Perfectibilitas 245. Perfectus 70. Persona 52. stoický, Phaenomenon 198; aniphaeriomenon mus 248. Phantasia 22. Philosophia formalis 50; fundaphilosophia mentalis i derivata 41. 229. Physicoteleologicus 284. Physicotheologia 276. Physicotheologicus 276. Physicus 191. Plasticus nisus 243 ; vis naturae formativa seu universalis plastica 242.

Platny 103; wšeobecně platný 32. Plemeniwa mocnost 244. Plod ústrojný i neústrojný 246. Plodiwa mocnost 244. Plodiwost 244. Plocha 211. Plosení potažité i naprostowzate 216. Pluralismus cosmologicus 273. Pluralitas 203. Pluraliter 203. Pocit 21. Počasnost 204. Počátek 216. Početní 77, 78. Podání 181. Podaný pojem 61. Podborný 150. Poddělení 135. Poddružený úsudek 96. Podružní přičina 213. 96. Podesřelý swědek 178. Podmět 12, 51, 88. Podmětně i předmětně. platný 103, Podmětní jistota 30 ; důwod podmětní 245. Podmětnost 15, 35. Podmíněný 217; možnost podmíněná 215; přičina podminěná 213; wůle podmíněná 303. Podminka 217, 265. Podobisna 153. Podobnost 31. Podobný 73, 209. Pododporný **úsudek 97** Podpowed 103, 186. Podpowědně 203. Podpowědný 85, 88; podpowedný úsudek 102. Podrobně 70. Podrobnost 71. 22

rozsudek podřaděný Podřadný 63, 178 215. Podstata 211; podstata Ponimani 23. nehmotná či netělesná Ponucowání 240. Podstatnost 203; zásada podstatnosti 219. Podstatná i skutečná ú-Populär 49. soba 249. Podstawa 11. Pojem 53, 58, 202; po- Positio 80, 203, 210. jem jasný i temný 67; Positive 203. wý či kříwý 71 ; pojem jednotný, roze-Poslaupnost 201, 206. znaný i nerozesnaný, Posledstwo 5. sřetelný i zmatečný Poslowný 185. 68; pojem prostran-Poslyšný náwod 140. nější i těsnější 76; Pospolnost 219. pojem odtażený i sro-Pospolny 201. stity 82; pojem stříd-Pospolstwo 5. ni i namestni 74; po-Possibilitas 203; prinjem rozličný 72; pojem prostojednotný 66; pojem přemětuí 101; pojem účelní 213; pojem pauhorozumowý 227; pojem sestawiti 32; rozdělení w pojem 67; pojmy podané 61; pojmy učiněné 62. Pohybliwast 230. Pohybliwy 230. Pochopnost 162. Pochyba 132. Pochybnost 37. Pokoj 231, 232; pokoj pauhý i potažitý 232 Polototožný 74. Polytheismus 292. Poměr opáčný 66. Poměrně totožný 73. Poměrný 207. Pominutost 176. Pomnožně 203. Pomocná příčina 213. Pomysl 51, 198.

Podřaděný 63, 74, 213; Ponere 80; modo ponente 117; modus ponendo tollens i modus Potažně 200; potažně toliendo ponens 119. Podsadný či potažitý Ponětí 23, 49, 58; po-Potažnost 203; potažnětí násobné 66. Ponut přírody 17. Poplošný 237. Popud 214. Popůrce 187. Pořádek přirozený 274. pojem prawý i nepra-Positivus 16, 229, 274, 291. cipium possibilitatis 220. Postačitelná i neposta čitelná příčina 213. Postačující důwod 30. Postjacens 94. Postředečný 213. Postředek 169, 214. Postřední 76; jistota postřední 136. Posterius 13, 89, 201; a posteriori 17, 49, 148, 191, 276. Postulatum 103, 137. Poswědčení 30. Pošetilost, 176. Po**taba 62, 63.** Potak 80. Potákaci 80. Potákati wysobně předmětně 197. Potažitý pokoj 232; po-Praejacens 94. tažité plození i rušení Praemissa 105

tažitá 207; prostora potažitá 232. wolný 213. nost určená 206. Potažný 211. Potens 214. Potentia 20; potentia valida 214. Potestas 214. Potomný 303. Potřeba 48. Potýkawý rozsudek 121. Powecný 185; powecné wlastnosti 291. Powěra 36. Powerciwost 36. Powěst 181. Powěstní 178. Powidka 181. Powiechně 203. Powsechnost 203. Pożádawek 103, 137. Poznání. 49, 195; poznání obšírné i chudé 144. Poznanstwi pauhė 195. Poznatek 23. Poznatelný 221. Poznáni nižši, i nejwyšši 25. Poznáwati 24. Poznáwawost 20. Poznawni moc 24. Posornost 161, 163. Pozorowáni 151. Pozorowatelný 228. Prabyt 275. Prabytný 191, **293.** Prabytost 291. Practicus 20, 34, 194. Pradoba 19. Praecisio 70. Praedicabilis 207. Praedicament 207. Praedicatum 62. či Prädikat 88. Pracexsistentiani 255. 216; možnost pota-Praestabilitus 256. žitá 215; weličina po-Pragmaticus 178.

Pramoc 214. Prarás 244. Prasada 8. Prášek 230. Prawda 130; prawda Privativus 207. dobná či logická 71, Privatus 33. 72, 130; prawda ma-Probabilitas 31. tiznowá či látkowá 72; Probationis fundamenprawda swrchowana 296; prawdě podobnost 31: Prawdiwý na nejwýš 296 Prawidlo 48. Prawowěda 42. Prawy pojem 71. Prázdnota 221. Primarius 218; finis primarius 214; generatio primaria 303. Primitivus 290; materia Progressivus 139. primitiva 230. Principium 54; princi-Promena 216. pium essendi i co-Promennost 259. gnoscendi 9; princi-Proměnný 98. pium cognitionis hu- Pronomen 86. manae 217; princi-Propaedeutica 48. possibilitatis, necessi-Propositio major i minor tatis, substantialitatis, actualitatis, communitatis 220; principium identitatis i contradictionis 55; principium homogencitatis, affinitatis seu continui specierum, specificationis 79 ; principium indiscernibilium 73; princi-Proprawa 48. pium identitatis in-Proprawna wedomost discernibilium 224; principium rationis Proprius 86. sufficientis 56; prin-Prostojednotný 66. cipium exclusi tertii Prostonarodni 49, 139 vel medii inter duo Prostonutný 266. contradictoria principium secundi ordinis 11; principii 188. Principien \$25.

12, 17, 49, 148, 248; 276; factum a priori 12. Privatio 263. tum 136. Probitas 184. Problema 103, 137. Problematicus 3, 203. Probytečný 178. Prodlaužitost 201. Productio 216. Productivus 244. Productum 192, 236. Progredi 63. Progressive 266. Progressus 217. causalitatis, Propagatrix (vis) 244. 108; propositio comparativa, reduplicatitiva 95; propositio exclusiva 94. Propowěd 172, propowěd opětawá, wýhradna, wýjemna 95; propowed wylucující 94. 162. 57; Prostoprázdný pojem 80. petitio Prostora 232. Prostornost 204. Prostorowý 201. Prius 13, 201; a priori Prostoweda 42,

prostoweda niżłi 248; prostoweda · wyłśi Prostowědný 228, 248, 264. Prostowelný 213. Prostowzatost 272. Prostowzatý 211, 215. Prostraniwost 239. Prostrannėjši pojem 76. Prostraňowaci (rostažliwa) moc 234. Prostý 108, 233. Protalite 210. Protažitost 219. Protažitý 208. Protensio 201. Protensivus 208. Protiběžný směr 233. Protilożný rozsudek 121. Protisadnost 267. Protisadný 38; náwod protisadný 38; filosofie protisadna 39. Protiwný 55, 79; úsudek protiwný 96. Prosřetelnost bošská 307. Průbor předsechodný 266. va, restrictiva, excep-Pružitost 238; pružitost prwobytná 238. Pružitý 238. Prwek 23, 153, 212. Prwní příčina 213. Prwobytny 192, 238, 290. Prwost 13. Prwotinná uka 51; prwotinná filosofie 4; prwotinná myslowěda 50. Prwotný 17, 303. Prwouka stanowná 8. Prwoznanstwí 191. Pře 187. Předbytowěrec 255. Předek 201; od předu 217. Předestřený usudek 94. 191; Předcházející wůle 303.

185.

Predloha 146. Přeswědčení 80, 131. přírodný, bohoslowí přírodné 276; wlast-Předmět 12, 52; po před-Přetlumočení 186. mětu dějepisný, po Přetržené i nepřetržené nosti přírodné 290; předmětu rozumowý houti 232. jestota přirodná 297; Přetworné znamení 154. 157. spojitost přírodná Prewod 186. Předmětně jisto 31; 297; přírodná nehoda 307. platný Přezwěd 103; s přezwěpředmětně 103; předmětně podu 49, 191, 276, Přirodobohoslowný dů-Přezwědný 238. takati 197. kaz 276, 284. Předmětní jistota 30; Příbuznost 79. Přirownalý úsudek 95; důwod předmětní 30. Příbuzný 73. přirownala wseobec-Přibytně 208. nost 149. Předmětná účelnost 245. Předřízoná shoda 256. Příčina 212; příčina Přirozenstwi 275. hlawni, prwni, nutno- Přirozený pořádek 49. Předsechodmo 266. Předséchodný průbor určitá, postačitelná i 274; přirozený i dunepostačitelná, po-266. chowní přirozený žiwot 263; přirozené Předstawa 52; předstamocna, podružni, nabohoslowi 274; přiwa umowa 83; předstrojná, saučinná 213; stawa nepostřední 21; rozené blahoslawenpřičina účeľní, půsojedinaké i wšelijaké bici, nahodna 214; stwi 296. .předstawy 101 ; shopříčina wolná i newol- Příslowi 172 dné předstawy 55; na 213, 266; swasek Přispění boži 255. srownání předstaw 61. přičin 212; saustawa Přísudek 62, 88, 207. Předstawiwost 19. příčin údobných 255. Přisuditelný 20%. Předsudek 172. Příčinnost 203, 212; Přísudnost 253. Předustanowení 301. zásada přičinnosti Přitažliwost 186, 287. 220; zákon příčinno-Předušowatel 255. Přitažliwá moc 234. Předwědaucnost 294. sti 56. Přítomný i wšudy při-Překážející wůle 303. Příčinoslowí 212. tomný 215. Překazka 214. Přidatečný znak 64. Přítwor 216. Přeložení 186. Pridoba 185. Příznak logický i kraso-Premětný pojem 101; wědný 65. Přídobnost přespolní i přemětná .saudnost domácí 185. Psychologie metafysi-Přihled 82. cká 248. Přemitání 55, 60. Příklad 152. Psychologicus 227. Pud 22, 247; pud do-Přemitawý 31. Přilnutí **243.** Přemítka 67: Přiměřený 71. botworný 248. Přemluwa 131. Přímětek 103. Punctum 211: Přemluwení 31. Přiměti 213. Punkt strittiger 159. Přímý i nepřímý důkaz Purus 47. Přemyslný 84, 49. Přenešený smysl 289. Působení w odlehlost 137. 286; wzajemne půso-Přeplněný 71. Případek 215, 809. Přerozowáuí 243. Případnost 211. beni 220 Přesadný rozsudek 113, Připojek 103, 186. Působící jestota 213; Příroda 4, 220, 273; 115, 117. působící přičina 214; Přesažitě (nadsmyslně) ponut prirody 17; přímoc působící 215. roda smyslná 228; Působiwost 213. Přesažitý 191; wida přepříroda nadsmyslná Půtka 215. sažitá 227; dwojstwi Půwodčitost (Originali-248. přesažité 253. Přírodnictwí rozumující tät) 182. Přespolní přidobnost Půwodčitý 182,

Přírodný děj 274; důkaz Půwodně 12.

Půwodni 12, 17, 230. | Remotus 201. Pytwa 152. Quaestio domitiana 101. Oualitas 62. Quantitas 62, 203; quantitas virtutis 210; Respondens 187. quantitas sensu abso-Restrictivus 95. luto i relativo 207. Quantum 207. Quiescens 290. Ratio 24; ratio theoretica i practica 20; ens Rodowodstwo 78. merae rationis 206; Rodowy 77. principium sufficientie 56. Ratiocinium 105; ratiocinium acquipollentiae, Rownocarne 232. pariationis, subalternationis, oppositionis, conversionis 121. Rational 157. Rationalis 31, 40; fides rationalis 34 ; scientia rationalis 44. Rationalitas 20. Ráz 48. Reactio 240. Realis 10, 185, 193, 215; ens reale 207; definitio realis 129. Realismus 13, 89. Realist 14. Realitas 34, 80. 196. Receptivitas 16, 58,215. Reciprocus 74. Reduplicativus 95. Reflectere 9, 10, 202; reflectere animum ad aliquam rem 82. Reflectirend 150. Reflexio 22, 55, 67. Reflexionsbegriff 101. Regel 48. Regredi 63. Regressive 64, 266. Regressivus 139. Regressus 217. Reihe 63. Relatio 62, 63. Relative 200. Relativus 211; relativa identitas 112.

Registřík. Reproductivus 244. Repulsivitas 239. Repulsivus 233. Res 18. Retardatio 240. Retardatus 233. Rhapsodisch 189. Rod 76; rod pospolný 79. rationis Rohatý rozsudek 120. Rostlinstwo 245. Rownobytně 208. Rowné weličiny 207. Rozbor 23, 50; rozbor rozumnosti 225. Rozbornictwo 50. Rozborný 64; rozborný náwod 139. Rozdělení w pojem 67. Rozdělowaci úsudek 241. Rozdíl jednotný i twarowý 78. Rozdrobitelný 212. Rozdružowani 78. Rozeznaný i nerozeznaný pojem 68. Rozesnatelnost 224 ; nsrozeznatelnost 78. Rozeznáwati 202. Rozjem 24. Rozjimani 146. Rozhodný 203; rozhodné wědění 177. Rozklad 216. Rozličený 77. Rozličnost 73. Rozměr 211. Rozmluwny nawod 140. Rozpačitý náwod 139. Rozpačný náwod 38. Rozplody prwetni i potomni 303. Rozpoj 90. Rozpojení 90. Rozpojitý 208; hnutí spojité i rozpojité 232. Rybné bohoslowi 276. Rospominani 160.

Rozpráwka 181: Rozřešiti 4. Rozrušený 139. Rozsah 65. Rozsáhlina 211. Rozsáhlost 211. Rozsažitě 210. Rozsažitý 208; weličina rozsažitá 219. Rozsažný 126. Rossudek 59, 104; rozsudek prosty 108, 116; rossudek postřední i bezpostřední 105; rozsudek úplný 109; rozsudek sražený 116, 121; rossudek krytý, zamlkawý 116; rozsudek stejnowahý, podřaděný, potýkawý nebo protiložný, obrácený 121; rozsudek přesadný 113, 115, 117 ; rossuprostoodličný dek 119; rozsudek rohatý, dwaurohý, třírohý, čtwerrohý 120. Roztržitost 146, 161. Rozum 24, 59, 225; rozum skumný i wýkozný 20, 25; krátkost rozumu 176. Rozumnost 20, 198; rozbor rozumnosti 225-Rozumná jestota 25, 297; wird rozumná 34. Rozumowstwo 50, 141. Rozumowý 40 ; po před– mětu rozumowý 157; wida rozumowá 49; swětowěda rozumowá 264; dušeslowi rozumowė 248. Rozumující přírodnictwi 228. Růsti 210. Rušení prostowzaté i potažité 216. Rychlost 231.

Řada 63; řada konečná Scepticismus 38. konečná, potažitěko-Scire 30. nečná i nekonečná Scrupel 133. 217; řada podminek Sebesledný 268. 217. Řeč 245. Ředidlo 48, 127, 172. Sada 50. Sadný 38, 274; sadná filosofie 39. Saltus 221. Samobohost 15. Samobyt 246. Samočinnost 16, 215. Samočinný 16, 53. Samostatnost 239. Samostatný 212. Samouk 145. Samowládlá posornost . 163. Satz 50. Saubor 28. Saučasnost 201. Saučasný 213. Saučinný 213. Saud 59. Saudil 135. Saudnost 150; saudnost podborná neb přemětna 150. Saudný nawod 139. Sauhlasný 79. Saukromný 88.

stawa wědecká 215; saustawa předřízené shody i wliwu prirozeného 256. Saustawný 49; náwod saustawny 138. Sbor 54, 61. Sídlo 201. Shornictwi nadsmyslné Sila 214. Silojewný 36, 204, 215. Sborný 64; sborný ná-Siloskum obecny 229. wod 139. Similis 73, 209.

Sauradný 63, 77.

sausadna 39.

Saustawa 49, 136; sau-

Saurodý 209.

Registřík. i nekonečná, prosto-Scepticus 38, 139, 196. konečna i prostone-Scientia rationalis 49. Secundarius 213; generatio secundaria 303, Secundus ordo 11. Sedes animae 257. Semiotica 153. Sensatio 21, 198. Sensibilis mundus 221. Sensorius 199. Sensualitas 20, 198. Sensus 20; sensus internus i externus 198; ens sensus interni 206. Seřaděný 63, 213. Series 217. Sestawa 31. Sestawiti pojem 32. Sestrojený 229. Sestupný 64; náwod wzstupný i sestupný 139; zamyšlowání wzstupné i sestupné 146; hromadnost sestupná 123. Shoda 55; saustawa předřízené shody 256. Shodný 55, 79; shodné předstawy 55; shodný úsudek 96. Shodowati se 209. Showiwawost bożska 307. Sausadný 38; filosofie Shromadění 209 Schein 166. Schematizatus 205. Schluss 59. Schlussatz 105. Schodničný 192 Scholasticus 139. Scholastisch 49. Scholium 103, 137. Schwärmerei 176.

Simplex 212. Simularis 209. Simultaneitas #01. Sinceritas 179. Sinn innerer 52; Sinn äusserer 52, 168. Sinneswerkseuge 52. Sinnlichkeit 20, 52. Sittenlehre 48. Situs 201. Skepsis 3. Skladna 156. Skloňowání 156. Skok 221. Skopení 63. Skoroběhý znak 64. Skumný 103, 194; mohutnost skumná i wýkonná 19: skumný i wýkonný 20, 25; jistotnost skumna 177; filosofie skumpá dobná i skumná matiznowá 191, 193 Skutek 56, 212; nauka o skutcích božích 275. Skutečnost 34, 203, 216: skutečnost náhodná i nutná (potřebná) 5; sásada skutečnosti 220. Skutečný 54, 220; důwod skutečný i domnělý 81. Slaučenost 212. Slednost 13. Slepė štėsti 223; slepa wira 36, 132, 181. Sličný 154. Slowopor 187. Složení logické 62. Složený 85, 212; hnutí prosté i složené 233. Směr 231; směr protiběžný 233. Smysl 20 ; smysl wnitřní i wněšný (zewnitřní) 52, 169; smysl matiznowý i dobný 32; smysl obrazný, pře-

nešený 289.

Smyslnost 20, 52, 198; Spoluřadný 77, 178. smyslnost skumná i Spona 88, 216. wýkonná 21. Smyslný(sinnlich, durch die Sinne bedingt); smyslná snažiwost i zawrhawost 22. Smyslowý (Sinnes-, Sinnen-) stroj 251. Snadná pozornost 163. Snažliwost 20; snažiwost smyslná 22. Sněu 12. Sobětný 15. Societas humana 245. Socraticus 140. Solicitatio 240. Solutio 216. Solvere 4. Somatologia 18; soma-228. Sophisma 166. Sors 223. Sorites communis ordi-Stätig 135. narius i inversus 123. Statečný 214. Species 76. Specificatio 78; principium specificationis Specificus 77. Speculatio 49. Speculativus 34. Sphaera 66. Spinosowý osud 309. Spiritualismus 250. Spiritualitas 248. Spojitě 147, 221. Spojitost 212; zákon spojitosti 211; spojitost mrawna, přírodná, účelná, přičinná 297; spojitost hyboměrná 240. Spojitý 208; hnutí spojité a rozpojité 232. Spojowati 202. Spolek 88; spolek wecný 215. Spolnost widná, wěcná, Strojiwá moc 243.

dni 215.

Spontaneitas 16, 53, 215 Sprawedliwost božská 306. Sprostý 49. Sražený rozsudek 116, Subcontrar 97. 121. Srdce 52. Srostitý 83; pojem srostitý 82. Srownalost wnitini, wnešna, jednostranna, ebapolna 87. Srownání 83; srownání předstaw 61. Stálost 5. Stálá pozornost 163. Stanowiště 201. tologia metaphysica Stanowný úsudek 91, 208; wedeni stanouka stanowná 8. Status 216. Staw 216. Stawebný 29. Stażliwost 234. Stažliwá moc (vis contractiva) 234. Stejno**de**bé hautí 283. Stejnorodė snameni 155. Steinost 73. Stejnowahý rozsudek 191. Stejnowážný 36. Stejné i nestejné hnutí Swet 216, 221, 297 233; stejné weličiny 207. Stlačowaci moc (vis compressiva) 235. Stoický osud 309. Strast 5. Stroj smyslowý 251. Strojeslowi 229, 242. Strojidlo 48, 127, 198. Strojitost 64. postřední i nepostře-Stručnost 70.

Stručný 152.

Střední příčina 213. Střídní pojem 74. Stworowerec 255. Subaltern 96. Subalternatio 121. Subalternirend 96. Subalternirt 96. Subdivisio 185. Subject 88. Subjective 103. Subjectum 51. Subordinatus 63, 74. Subeidiarius 213. Substantia materialis 239; conflictus substantiarum 215. Substantialitas 203; principium substantialitatis 220. Successio 201. Sudba 48. wnė 3, 177; prwo-Sudebný 38; sudebné rozumowam 38. Sudidlo 130. Sufficiens 71; principium sufficientis rationis 56. Summus finis 214. Superabundus 71. Superfluens 71. Susceptio 243. Suspendere 3. Swaty, nejswětější 296. Swědectwi 181. Swědek očitý, ušitý, křiwý, podezřelý 178. Swedomost 202. wešken swět 216; dil swěta we swětě 272. Swetorodstwi 242. Swětoslowi 264. Swetoslowný 227, 265; swětoslowný dûkaz 276. Swětostrájce 298. Swětotworstwi 300. Swětotwůrce 298. Swětowěda 264. Swětozprawný sákon 261.

Swobodná jestota 25, naturalis, moralis Tupost 170. 274. Swobodnost mysli 172. Theologicus 227. Theorema 103, 136. Sworný 79. Swrchowaný cíl 214; Theoreticus 103, 194. wûle Thesis 89. swrchowaná 803; swrchowaná krá- Theticus 38. sa, prawda 296; swr- Tiefe 70. chowana dobrota 295. Tiže 238. Symbolicus 289. Titeni 238. Symbolum 153. Točiwý 233. Syntaxis 156. Tollere 80; modo tol-Synthesis 12, 23, 54. lente 117, 120; mo-Syntheticus 38, 64. Synthetismus 39; syni ponendo tollens 119. transcen Topica 146. thetismus dentalis 15. Totalitas 63. System 136. Totožnost 73; polažná Systema 49. totožnost 118. Systematisch 49. Totożný 72, 73 ; úsudek Šálenstwi 256. totożny i netotożny Silenost 176. 89; poměrně totožný Silhawý 71. 73. Šiřka **211**. Totum 207. Štěstí 223. Towaryšstwo 245. Tajemná cesta 15. Traditio 181. Tecka 211. Traduciani 255. Technicus 157. Traductio 255. Tèkani mysli 146. Transcendens 37, Těkawá pozornost 168. 220. Telegraph 145. Transcendentalis 12; Teleologia 229, 245. synthetismus trans-Teleologicus 276. cendentalis 15; dua-Tělesenstwi 25. lismus transcendenta-Těloslowi 18, 228. lis 253. Temný pojem 67. Transcendenter 38. Temperament 176-Transiens 19, 290. Teplokrwy 75. Traup 145. Terminus 9, 210; ter-Trest 263. minus technicus 157; Trilemma 120. terminus major, mi-Trojrobý rozsudek 120 nor, medius 110. Tropicus 154, 289. Teradný 63. Trpnost 215. Teskný 152. Trpný 16, 53. Těsný wýměr 128. Trwaliwý 211. Těsnější pojem 76. Trwelost 5, 206, 211 Tetrolemma 120. 212. Těžkowěrný 182. Trwalá posornost 163. Thätig 53. Trwani 200. Theista 288. Třeštímost 176. Thema 146. Třidění 78.

Theologia metaphysica, Trirohaun 120.

Tušeni 67. Twar 76, 211. Twarowý 77; rozdíl twarowý 78. Twoření a ničeho 216. Tworici wůle 303. Twořiti 297, Twrdici 62. Twrditi 55. Uibersinnlich 142. Úbytně 208. Ubywati 210. dus tollendo ponens Učel 213; účel wlastní 297. Účelně sestrojený 229. Účelní pojem i příčina 213, 214. Účelnost 229; účelnost psobná, wýsobná, dobná i hmotná, wnitiní i wněšná 246. Účelný 297. Účeloslowi 229, 245. Účeloslowný důkaz 276. Učeň, učenník 151. Učenecký 49; náwod ucenecký 139. Účinliwost 214. Učitel 151. Učlowěčení 289. Učlowěkowání pauhorozumowé 289. Událost 216. Ukazowaci zájmeni 86. Ukan 85. Úloha 103, 104, 136. Ultimus finis 214. Um 20, 24, 51, 59. Umělecký názew 157. Uměni 24. Umgekehrtes Verhältniss 66. Umnost 18, 20. Umowý 23. Umysi 213. Ungeräumt 101. Unglaube 36. Unmittelbar 58. Unites 203. Universalis 33, 242. Universalitas 203.

Universaliter 203. Universum 216. Úplnost 71: Upiný rozsúdek 199. Upotřebený 194; mrawnictwo upotřebené 48; upotřebená wšeobocna mysloweda 141. Upřímnost 179. Určeni 217. Určitelnost 57. Určitý 2184 určitý úsudek 86. Urform 19. Ursprünglich 191. Urtheil 59, 84. Urtheilskraft 59, 150. Úsečnost 70. Usečný 152; wýměr úsečný 128. Úsoba 123 úsoba skutečná i podstatná 249: myslíci úsoba 248. Úsobná účelnost 245. Usobní (podmětní) důwod 33; úsobní jedinstwí 254. Usobnost 35. Ustawičnost 211. Ustrojeny 289. Ustroji 229. Ustrojňowani 243. Ústrojný 209; twor ústrojný i neustrojný 243; plod ústrojný i neústrojný 246. Usudek 59, 84 ; úsudek stanowny, rozbodny, jistici, záhodný 91 ; úsudek určitý, wyměřený i newyměřený, twrdici i zapíraci 86; usudek wyslowny 89 102: usudek podpowedny 102; usudek rozdělowací 241; usudek tetožný i netototov 89: úsudek odličený 88; úsudek při- Volitio 14. rownaly 95; usudek Volumen 238. zaměřený 99; úsudek Voluntas 20. jewonasobny i kryto- Vordersatz 89.

násobný 93; úsudek Vorkenntniss 162. obrácený i prosto o-Vorstellung 51. bräcený 98; úsudek Vorurtheil 172. pododporný 97 : ásu- Wahn 31. dek zarowny, poddru-żowaci, poddrużeny 96; usudek předestře-Wahnwitz 176. dný, wyložitelný 94 ; úsudky jednotné 85. Wěcenstwi 13. Ušitý swědek 178. Utrideni 244. Úwaha 178. Uwodnice 35. Úwodowěrec 255. -Uznani, uznawani 130. Vacuum 291. ſ Vana epinio, persussio 31. Verbalis 185; definitio verbalis 129. Vereinigungspunct 147. Verhältniss umgekehrtes 66. Verhältnissmerkmale 63. Vermögen 48, 52; Vermögen der Principien 225. Vermuthung 36. Verneinend 62. Vernunft 59. Versetzt 99. Versie 186. Verstand 24, 51, 59. Verworren 68: Victualitàs 210. Vis 52, 214; vis altrix, genetrix, propagatrix 244; vis maturae formativa seu plastica universalis seu origi-| Wesmir 216. naria 242; vis attractiva, contractiva (stavis compressiva (stlačowaci) 285; vis derivata, vis originaria, mortua 214.

ný, zastřený, wýkla-Wec 13; wet odjemná 207. Weonik 14. Wěcnost 15, 196. Wěcný 10; wěchý spo-∵lek 215 ; wĕcná zásada 9; wěcná filosofie 193. Wěcokládce 14. Wěcokladný 14. Wěcokladstwí 13. Wěcota 80. Wěčnost 211. Wěda rosumowá 49. 🗤 Wědecká saustawa 215 ; zřejmost wědecká 32. Wědění 30, 131; zřejmé wědění 32; wěděmi rozhodné i stanowné 3, 177. Wědný 49. Wedomost proprawná 162. Welici wüle 303. Weličina wsažitá 210; weličina rozsažitá 219; weličína rowná či stejná, poměrná, potašítá, prostowzatá 207./ Welikost 208. Wěření 29. Wesen 65. Weškerenstwo 216. Whodný 154. żliwa), expensiva 284; Wicekladecký či wýsobni 254. Wida 13, 196; wida přesažitá 227; wida pauhe jednoty 227. Widenstwi(widnost) 13. Widina zwýsobená 275. Widinstwi (od widina) 256.

M



M



M



M

DO NOT REMOVE OR

